
opusdei.org

Molto umani, molto
divini (XVIII): La
libertà interiore o la
gioia di essere chi sei

Scoprire che la nostra centralità
sta nell’amore di Dio è tutto ciò
di cui ha bisogno la nostra
libertà per diventare persone
uniche, felici, che non
cambierebbero mai.

26/05/2023

La fama di Gesù si propagava per
tutta la Galilea. Era un maestro
diverso dagli altri: parlava con



autorità e la sua parola
impressionava... anche i demoni.
Dopo aver predicato in diversi
luoghi, «venne a Nazaret, dove era
cresciuto» (Lc 4, 16). San Luca colloca
questa scena all’inizio della vita
pubblica. Il racconto ha una tale
densità che si può considerare un
«vangelo dentro il vangelo»: in poche
righe non solo ha inizio
solennemente la missione del
Signore, ma in certo qual modo viene
sintetizzata l’intera sua vita[1]. Gesù si
reca nella sinagoga e si mette in piedi
per fare la lettura. Gli consegnano il
rotolo del profeta Isaia; «aprì il rotolo
e trovò il passo dove era scritto: “Lo
Spirito del Signore è sopra di me; per
questo mi ha consacrato con
l’unzione e mi ha mandato a portare
ai poveri il lieto annuncio, a
proclamare ai prigionieri la
liberazione e ai ciechi la vista; a
rimettere in libertà gli oppressi, a
proclamare l’anno di grazia del
Signore”. Riavvolse il rotolo, lo



riconsegnò all’inserviente e sedette.
Nella sinagoga gli occhi di tutti erano
fissi su di lui. Allora cominciò a dire
loro: “Oggi si è compiuta questa
Scrittura che voi avete ascoltato”» (Lc
4, 17-21). Gesù presenta in termini
inequivocabili la sua condizione di
Messia; lo fa con un testo che mette
in primo piano il dono della libertà.
Questo è ciò che egli è venuto a darci:
è venuto a liberarci dalla soggezione
e dall’oppressione del peccato.

La libertà: i primi cristiani erano
consapevoli che questo dono stava al
centro della loro fede, ed è per
questo che san Paolo ne farà un tema
costante delle sue lettere. Gesù ci
libera dal peso del peccato e della
morte, dal cieco destino che gravava
sulle religioni pagane, dalle passioni
disordinate e da tutto ciò che rende
miserabile la vita dell’essere umano
sulla terra. Comunque, la libertà non
è soltanto un dono, ma allo stesso
tempo è un compito. Come scrive



l’apostolo delle genti, «Cristo ci ha
liberati per la libertà! State dunque
saldi e non lasciatevi imporre di
nuovo il giogo della schiavitù» (Gal 5,
1). È indispensabile, dunque,
custodire la libertà, vivere all’altezza
di questo dono e non abbandonarsi
ancora una volta alla facilità della
schiavitù. I primi cristiani avevano
marcata a fuoco questa convinzione;
e noi, invece? Molti di noi siamo stati
battezzati quando eravamo appena
nati. Che possono significare per noi
le parole di Isaia citate dal Signore a
Nazaret? E questa chiamata a vivere
nella libertà, senza lasciarci imporre
il giogo della schiavitù, di cui parla
san Paolo?

Se solo si trattasse di poter
scegliere

Quando parliamo di libertà, spesso
parliamo di una semplice condizione,
di una qualità delle nostre azioni:
agisco liberamente quando posso



fare quello che voglio, senza che
nessuno mi obblighi o mi costringa. È
l’esperienza di libertà che abbiamo
quando possiamo scegliere da noi
stessi. Nel caso, per esempio, di una
domanda del tipo: «Preferisce
mangiare una torta al cioccolato o
della frutta?», sembra più libero chi
può scegliere una qualunque delle
due cose e sceglie quella che
preferisce. Una persona diabetica,
invece, si vede obbligata a mangiare
della frutta. In questo senso preciso,
è più libero chi può scegliere altre
cose, chi ha altre alternative e meno
elementi che lo costringono in una
direzione. Ecco perché possedere dei
soldi dà una grande sensazione di
libertà: si offrono molte opportunità
che sono vietate a chi ne è privo.
Anche l’assenza di impegni dà una
grande sensazione di libertà, perché
apparentemente non c’è nulla che
imponga o limiti le proprie decisioni.



Naturalmente l’assenza di
imposizioni fa parte delle condizioni
di libertà, ma non le esaurisce. In
realtà alcuni dei modelli di libertà
che la storia presenta sono vissuti
dietro le sbarre. L’esempio di
Tommaso Moro, prigioniero nella
Torre di Londra è paradigmatico. Dal
punto di vista della capacità di
scegliere, non era assolutamente
libero; tuttavia... Lo stesso si può dire
di personaggi più recenti o per i
primi martiri. Ogni forma di
persecuzione è un tentativo di
togliere la libertà, ma non esiste un
modo semplicemente esterno di
ottenerlo. Perciò Gesù dice: «Non
abbiate paura di quelli che uccidono
il corpo, ma non hanno potere di
uccidere l’anima» (Mt 10, 28). La
libertà non è soltanto una
condizione, ma la capacità di
decidere – o di schierarsi per un tipo
di condotta – nell’intimità più
profonda del nostro essere, ben al di



là di quello che ci suggerirebbe la
situazione in cui ci troviamo.

D’altra parte la libertà che
sperimentiamo nelle nostre scelte
diligenti suole avere una portata
piuttosto ridotta. Quando pensiamo a
persone che sono passate alla storia
per il modo in cui hanno
amministrato la loro libertà, non è
questo ciò che di solito si mette in
evidenza. Possiamo riesaminare
mentalmente il nome di tre o quattro
persone – conosciute da tutti o
semplicemente a noi vicine – che
consideriamo un modello di libertà.
Che cosa mettiamo in evidenza nella
loro vita? Che cosa li fa diventare dei
modelli ai nostri occhi? Sicuramente
non li abbiamo ammirati perché
hanno potuto sempre scegliere il cibo
che preferivano, o perché, pur
potendo scegliere la compagna, non
si sono mai legati in matrimonio. Si
tratta piuttosto di persone che si sono
liberate di tutto ciò che potesse



vincolarli, per dedicarsi pienamente
a qualcosa (una causa valida) o a
qualcuno; per donare l’intera vita.
Inoltre sono proprio esempi di
libertà perché in essi la donazione
arriva alle estreme conseguenze. Se
Tommaso Moro avesse giurato
fedeltà a Enrico VIII contro la
propria coscienza, benché lo avesse
fatto liberamente, non sarebbe
passato alla storia nello stesso modo
in cui lo ha fatto. Se san Paolo, invece
di impegnarsi a far conoscere Cristo
fino a dare la vita per lui, avesse
deciso di non tener conto della
chiamata ricevuta e avesse ripreso a
fare il fabbricante di tende, benché lo
avesse fatto liberamente, non ci
sarebbe apparso un modello di
libertà. Ed ecco perché, per capire
sino in fondo la libertà, è
indispensabile andare oltre la
semplice capacità di scegliere.

Un tesoro per il quale dare la vita



Il Vangelo ci parla di una esperienza
di libertà che consiste proprio nel
rinunciare a ogni possibilità di scelta:
«Il regno dei cieli è simile a un tesoro
nascosto nel campo; un uomo lo
trova e lo nasconde; poi va, pieno di
gioia, vende tutti i suoi averi e
compra quel campo. Il regno dei cieli
è simile anche a un mercante che va
in cerca di perle preziose; trovata
una perla di grande valore, va, vende
tutti i suoi averi e la compra» (Mt 13,
44-46). I protagonisti di queste brevi
parabole lasciano tutto per qualcosa
che lo merita. Rinunciano a scegliere,
si impegnano completamente in
qualcosa, e non danno l’impressione
che stanno sprecando la loro libertà,
ma sono convinti di fare con ciò la
cosa migliore. In realtà, questa è
l’esperienza di ogni innamorato. Non
gl’importa che non può uscire con
altre persone: ha dato tutto per
quella che ama; desidera soltanto
amarla e farla innamorare sempre di
più. E non gli sembra così di sprecare



la propria libertà: al contrario, si
rende conto che con la sua libertà
non può fare niente di meglio che
amare quella persona, quel tesoro,
quella perla di grandissimo valore.

Già solo questa considerazione
permette di rendersi conto che la
libertà di scelta, pur essendo una
dimensione della libertà, deve
sottostare a un’altra condizione più
profonda: quella che consiste nel
poter amare qualcosa (o qualcuno).
Quest’altra dimensione si potrebbe
denominare libertà di adesione. È la
libertà di mettersi al servizio
dell’amore, cosa che permette di
capire che «la libertà e il dono di sé
non sono contraddittori; si
sostengono a vicenda»[2]. Nel dare la
vita intera, non si perde la libertà,
ma la si vive con maggiore intensità:
«Nel dono di sé volontario, in ogni
istante della dedicazione, la libertà
rinnova l’amore, e rinnovarsi
significa essere sempre giovane,



generoso, capace di grandi ideali e di
grandi sacrifici»[3]. Quando, dopo una
giornata intensa, ci rimangono solo
pochi momenti liberi alla fine della
giornata e, consapevoli che ancora
non abbiamo dedicato un po’ di
tempo alla preghiera, decidiamo di
pregare invece di riposare vedendo il
telegiornale, stiamo impiegando la
nostra libertà in un senso che
sostiene la nostra donazione; la
chiave che risolve questo dilemma
senza suscitare in noi dei conflitti sta
ancora una volta nell’amore. Allo
stesso modo, la madre di famiglia,
quando assiste, per amore, un figlio
malato e per questo deve cambiare i
suoi programmi, lo fa con
grandissima libertà, e questa
donazione le suscita una gioia che
non è paragonabile a quella che
proverebbe se avesse fatto quello che
le sarebbe piaciuto fare e le
conveniva di più in quel momento.



Comunque, possiamo fare un altro
passo avanti. Quando abbracciamo
qualcosa (o qualcuno) con l’intera
nostra vita, questo amore ci va
configurando, ci fa essere sempre più
«noi stessi»: una persona unica, con
nome e cognome. Per esempio,
Teresa di Calcutta. Immaginiamo per
un momento che le avessero offerto
una villetta dove passare
serenamente i suoi anni di vita,
mentre una ONG che si sarebbe
occupata dei poveri da lei assistiti.
Che cosa avrebbe risposto? La libertà
con la quale viveva la sua vita non
consisteva nel poter lasciare tutto e
andarsene a riposare
tranquillamente, ma proprio
nell’abbracciare un bene – Cristo,
presente nei poveri – con l’intera sua
vita e nello spogliarsi, a sua volta, di
tutto quello che era di intralcio a
questo ideale.

In realtà, potremmo trovare
facilmente esempi simili nella vita di



molte altre sante e santi. Quello che li
muoveva in ogni caso era il desiderio
di essere fedeli all’Amore al quale
avevano donato tutto; rispondere
alla chiamata che li aveva inviati in
mezzo al mondo, con una missione
che avrebbe modellato la loro vita.
Possiamo ricordare, per esempio,
quello che san Josemaría scriveva nel
1932: «Due sono le strade che si
presentano: che io studi, vinca una
cattedra e diventi sapiente. Tutto
questo mi piacerebbe e mi appare
fattibile. Secondo: che io sacrifichi le
mie ambizioni, e anche il nobile
desiderio di sapere, accontentandomi
di essere sensato, non ignorante. La
mia strada è la seconda: Dio mi vuole
santo e mi vuole per la sua Opera»[4].
Questo è quello che si può
denominare libertà interiore: la
sorgente che spiega che le mie azioni
non rispondono né al capriccio di un
momento, né a comandi esterni, e
neppure al freddo valore oggettivo
delle cose, ma a quel tesoro nascosto



per il quale io ho dato tutto: l’Amore
che è venuto a cercarmi e mi invita a
seguirlo. Da questa chiamata, molto
meglio che da una serie di
obbligazioni esterne, si
comprendono le pazzie dei santi.
Naturalmente, agire con libertà
interiore non significa che non vi
siano cose che ci costano. Sul piano
della nostra vita ordinaria mons.
Ocáriz ha ricordato spesso qualcosa
che san Josemaría soleva dire: «non è
lecito pensare che sia possibile fare
con gioia solamente il lavoro che ci
piace»[5]. Commentando questa frase,
ha scritto: «Si può fare con gioia – e
non malvolentieri – quello che costa,
quello che non piace, se lo si fa per e
con amore, e dunque liberamente»[6].
Si fa in piena libertà, perché si
capisce che risponde all’amore che
abbiamo nel cuore. In altre parole,
forse oggi non ne ho molta voglia,
forse non capisco sino in fondo
perché debbo fare proprio questo...,
però lo faccio perché so che fa parte



dell’amore che ho abbracciato con la
mia vita, e in questa stessa misura
sono capace di amarlo. Quando mi
comporto in questo modo, non lo
faccio automaticamente o
semplicemente perché «bisogna
farlo», ma «per e con amore», con
una volontà attuale. Con il tempo,
quello che oggi faccio controvoglia,
mosso dall’amore a chi ho donato la
mia vita, acquisterà un significato
più profondo. «Riconoscere la
propria vocazione come un dono di
Dio – e non come un banale intrico di
obblighi –, anche quando si soffre, è
pure una manifestazione di libertà di
spirito»[7].

La libertà come risposta

Per quanto riguarda il concetto di
libertà, una parte importante della
cultura di oggi spesso non riesce a
vedere più in là della capacità di
scegliere in ogni momento senza
costrizioni e senza nessuna



determinazione: sembra che, se la si
discute, la libertà svanisca. Eppure è
un fatto che molte volte scegliere una
cosa significa rinunciare ad altre; che
volere non significa necessariamente
potere, e che ciò che ci sembra un
progetto saldo può naufragare
facilmente. L’antropologia cristiana
propone una relazione molto più
armonica e serena con la libertà, dal
momento in cui la concepisce come
un dono e una chiamata. Siamo stati
«chiamati a libertà» (Gal 5, 13); e non
a una libertà amorfa e senza senso,
ma alla «libertà della gloria dei figli
di Dio» (Rm 8, 21). La verità della
nostra filiazione divina è quella che
ci fa liberi (cfr. Gv 8, 31-32). Proprio
per questo la nostra libertà non è
una attività spontanea, che non si sa
da dove viene e dove va. La nostra
libertà è, nella sua dimensione più
profonda, una risposta all’Amore che
ci precede. Ecco perché san
Josemaría poteva descrivere la vita
interiore, in ciò che riguarda la lotta,



come un agire «perché ci va [...]
corrispondere alla grazia del
Signore»[8]. Liberamente
abbracciamo colui che «ci ha amati
per primo» (1Gv 4, 19) e cerchiamo,
con tutte le nostre forze, di
corrispondere a questo amore. E
questo, che può sembrare qualcosa
di astratto, ha in realtà alcune
conseguenze molto concrete. Per
esempio, nel fare le diverse scelte di
ogni giorno, potremmo domandarci:
«Questo che sto per fare, dove mi
porta? È in linea con l’amore di Dio,
con la mia condizione di figlio?».

D’altra parte, se consideriamo la
libertà come una risposta,
scopriremo che nella nostra vita non
c’è motore più potente che
mantenere viva la memoria
dell’Amore che ci chiama. Anche sul
piano umano è così: non c’è forza
maggiore, per qualunque persona
che la consapevolezza di essere
amata. Come la innamorata che sa



che il suo amato conta su di lei: «Una
voce! L’amato mio! Eccolo, viene
saltando per i monti, balzando per le
colline [...]. Eccolo, egli sta dietro il
nostro muro; guarda dalla finestra,
spia dalle inferriate. [...] Alzati,
amica mia, mia bella, e vieni, presto!
Perché, ecco, l’inverno è passato, è
cessata la pioggia, se n’è andata» (Ct
2, 8-11). Chi sa di essere amato così
da Dio, chiamato a incendiare il
mondo intero nel suo Amore, è
disposto a tutto. Ogni cosa gli sembra
poco a paragone di ciò che ha
ricevuto; e dirà come la più naturale
delle cose: «Che poca cosa è una vita
per offrirla a Dio!»[9]. Renderci conto
che «Dio ci aspetta in ogni persona
(cfr. Mt 25, 40) e che vuole farsi
presente nelle loro vite anche
attraverso di noi, ci spinge a cercare
di dare a piene mani ciò che abbiamo
ricevuto. E nella nostra vita, figlie e
figli miei, abbiamo ricevuto e
riceviamo molto amore. Darlo a Dio e



agli altri è l’atto più caratteristico
della libertà»[10].

Non c’è timore né comando esterno
che possa muovere un cuore come
può fare la forza della libertà che si
identifica col suo Amore, sino ai più
piccoli particolari. San Paolo lo
diceva con la convinzione di chi lo ha
vissuto profondamente. «Né morte
né vita, né angeli né principati, né
presente né avvenire, né potenze, né
altezza né profondità, né alcun’altra
creatura potrà mai separarci
dall’amore di Dio, che è in Cristo
Gesù, nostro Signore» (Rm 8, 38-39).
Naturalmente, perché l’Amore di Dio
abbia questa forza in noi, dobbiamo
coltivare una profonda intimità con
lui, prima di tutto nella preghiera. Lì,
contemplando il Signore, impariamo
il cammino della libertà, e sempre lì
apriamo il nostro cuore all’azione
trasformatrice dello Spirito Santo.



Che la vera libertà prenda la forma
di risposta, di un grande «sì»,
dipende anche da una parte
dell’eredità che, sul piano umano,
san Josemaría ha voluto lasciare ai
suoi figli: il buonumore[11]. Non si
tratta semplicemente di un aspetto
della personalità, ma di un’autentica
fortezza – virtus – della libertà. Se la
vita dei cristiani si basasse su una
decisione etica, sulla lotta per
realizzare un’idea, quasi tutti
finirebbero in una forma di
stanchezza, di scoraggiamento o di
frustrazione. Non tutti, perché
esistono temperamenti più forti, che
si sentono anche stimolati quando
vengono forzati a nuotare contro
corrente, però quasi tutti. Tuttavia la
situazione è molto diversa quando la
vita cristiana ha origine dall’incontro
con una Persona che è venuta a
cercarci[12]. Questa origine è la stessa
che ci sostiene quando cerchiamo la
meta con tutte le nostre forze, per
poche che ci sembrino: «Non ho certo



raggiunto la meta, non sono arrivato
alla perfezione; ma mi sforzo di
correre per conquistarla, perché
anch’io sono stato conquistato da
Cristo Gesù» (Fil 3, 12). È lui che ci ha
raggiunti, è lui che si è stabilito in
noi, è lui che ha creduto in noi.
Perciò, se constatiamo la nostra
pochezza, la nostra miseria, il fango –
l’humus – di cui siamo fatti, la nostra
risposta sarà tanto umile quanto
piena di spirito: risponderemo, dopo
aver dato uno sguardo attorno, che
«al di là del semplice carattere
naturale, permette di vedere il lato
positivo – e magari divertente – delle
cose e delle situazioni»[13]. Non c’è
dubbio che siamo di fango; se
qualche volta abbiamo tentato di
spiccare il volo non è perché ce ne
siamo dimenticati, ma perché c’è
Qualcuno che ci conosce meglio di
noi stessi e che ci invita a farlo.

È molto bello – ed è amabile – il
dialogo che il profeta Geremia



intavola con il Signore (Ger 1, 5-8).
Pochi profeti hanno sofferto come lui
per diffondere la parola di Dio in
mezzo al suo popolo. La iniziativa
era stata di Dio: «Prima di formarti
nel grembo materno, ti ho
conosciuto; prima che tu uscissi alla
luce, ti ho consacrato; ti ho stabilito
profeta delle nazioni». Geremia, per
ciò che lo riguarda, sembra non
percepire altro che la propria
inadeguatezza: «Risposi: Ahimè,
Signore Dio! Ecco, io non so parlare,
perché sono giovane». Ma Dio non si
dà per vinto: «Non dire “sono
giovane”. Tu andrai da tutti coloro a
cui ti manderò e dirai tutto quello
che io ti ordinerò». Come potrà
andare avanti il profeta? Quale sarà
la sua sicurezza? Il mandato che ha
ricevuto? Molto più di questo: «Non
aver paura di fronte a loro, perché io
sono con te per proteggerti». A volte
il peggior nemico della nostra libertà
siamo noi stessi, soprattutto quando



perdiamo di vista l’autentico
fondamento della nostra esistenza.

In fin dei conti ciò che sorprende non
è che siamo deboli e cadiamo, ma
che, essendo tali, continuiamo a
rialzarci nuovamente; che ci sia
ancora nel nostro cuore un posto per
sognare i sogni di Dio. Egli si affida
alla nostra libertà e al nostro fango.
Si tratta di guardare di più a lui e
meno alle nostre incapacità.
L’intimità con Dio, la fiducia in lui: da
lì provengono la forza e la leggerezza
che occorrono per vivere in mezzo al
mondo come figli di Dio. «Un qualche
scrittore aveva detto che gli angeli
possono volare, perché non si
prendono troppo sul serio. E noi
forse potremmo anche volare un po'
di più, se non ci dessimo così tanta
importanza»[14].



[1] Cfr. J.M. Casciaro, «El Espíritu
Santo en los evangelios sinópticos»,
in P. Rodríguez ed al. (eds.), El
Espíritu Santo y la Iglesia, Eunsa,
Pamplona, 1999, p. 65.

[2] San Josemaría, Amici di Dio, n. 31.

[3] Ibidem.

[4] San Josemaría, Apuntes intimos, n.
678, cit. in Camino, edición crítico-
histórica.

[5] San Josemaría, Lettera 13, n. 106.

[6] Mons. F. Ocáriz, Lettera pastorale,
9-I-2018, n. 6.

[7] Ibidem, n. 7.

[8] San Josemaría, Lettera 2, n. 45.

[9] San Josemaría,Cammino, n. 420.

[10] Mons. F. Ocáriz, Lettera
pastorale, 9-I-2018, n. 4.



[11] Cfr. San Josemaría, Carta 24, n.
22.

[12] Cfr. Benedetto XVI, Enc. Deus
caritas est, n. 1.

[13] Mons. F. Ocáriz, Lettera
pastorale, 9-I-2018, n. 6.

[14] Benedetto XVI, Intervista a
Castelgandolfo, 5-VIII-2006.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/molto-umani-
molto-divini-xviii-la-liberta-interiore-o-
la-gioia-di-essere-chi-sei/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/molto-umani-molto-divini-xviii-la-liberta-interiore-o-la-gioia-di-essere-chi-sei/
https://opusdei.org/it/article/molto-umani-molto-divini-xviii-la-liberta-interiore-o-la-gioia-di-essere-chi-sei/
https://opusdei.org/it/article/molto-umani-molto-divini-xviii-la-liberta-interiore-o-la-gioia-di-essere-chi-sei/
https://opusdei.org/it/article/molto-umani-molto-divini-xviii-la-liberta-interiore-o-la-gioia-di-essere-chi-sei/

	Molto umani, molto divini (XVIII): La libertà interiore o la gioia di essere chi sei

