
opusdei.org

Molto umani, molto
divini (XVI):
L’obbedienza,
apertura del cuore

Rimanere aperti alla voce di Dio
amplia il nostro cuore, ci
permette di essere, come Gesù,
nelle cose del Padre.

02/03/2023

Maria e Giuseppe «si recavano ogni
anno a Gerusalemme per la festa di
Pasqua» (Lc 2, 41). Tutti gli uomini
del popolo d'Israele dovevano farlo.
Come altre donne, Maria



accompagnò il marito in questo
viaggio di preghiera e di ricordo delle
meraviglie di Dio per il suo popolo. E
Gesù? È possibile che abbia iniziato
ad accompagnare i genitori fin dalla
più tenera età. In ogni caso,
sappiamo che viaggiò con loro
quando aveva dodici anni. E in
quell'occasione accadde qualcosa di
insolito.

Sorpresa

Durante il viaggio verso
Gerusalemme e il soggiorno nella
città santa, tutto è andato per il
meglio. Così è stato anche il primo
giorno del viaggio di ritorno, o
almeno così sembrava a Maria e
Giuseppe, finché non si sono accorti
che il Bambino non era con loro.
Hanno dovuto tornare sui loro passi.
Non sono riusciti a trovarlo
nemmeno a Gerusalemme. Con il
passare del tempo, la loro angoscia è
aumentata. San Josemaría immagina



Maria e Giuseppe piangere per la
preoccupazione e l'impotenza: non
sapevano più cosa fare[1].

Il terzo giorno si recarono ancora
una volta al Tempio, probabilmente
per pregare e vedere se potevano
ottenere qualche indizio su dove si
trovasse Gesù. Forse qualcuno,
rispondendo alle loro richieste, ha
fatto notare loro che con i dottori
della Legge c'era un bambino che
poteva corrispondere alla loro
descrizione. Lo hanno trovato lì e
sono rimasti stupiti (Lc 2, 48).

Anche coloro che udirono il Bambino
rimasero stupiti (Lc 2, 47), anche se il
motivo della loro sorpresa era
diverso da quello che aveva
provocato lo stupore di Maria e
Giuseppe. I dottori della Legge si
stupirono della saggezza e delle
risposte di Gesù. Questo non era una
novità per i suoi genitori. Tuttavia, le
azioni del Signore lo sono state. Per



questo Maria chiede il motivo di un
comportamento così straordinario:
«Figlio, perché ci hai fatto questo?
Ecco, tuo padre e io, angosciati, ti
cercavamo» (Lc 2, 48).

La risposta del Signore non è meno
sorprendente del suo
comportamento. Infatti, non
capirono ciò che disse loro (cfr. Lc 2,
50). Ci interessa approfondire questa
risposta, perché può insegnarci molte
cose sulle disposizioni di Gesù, che
vogliamo imitare. Una spiegazione
che banalizzi la drammaticità del
dialogo non ci basta. Concentreremo
quindi la nostra attenzione su tre
insegnamenti tratti da questo evento.
Due di questi si trovano
nell'atteggiamento del Signore, il
terzo nella reazione di Maria.

La volontà del Padre

«Non sapevate che io devo
occuparmi delle cose del Padre mio?»
(Lc 2, 49). Certo che lo sapevano. Con



la sua domanda, Gesù lo dà per
scontato. Vuole semplicemente
evidenziare la connessione tra un
comportamento che li ha sorpresi e il
principio che lo rende comprensibile
e ragionevole.

Se la risposta di Gesù ha lasciato
perplessi Maria e Giuseppe, il modo
di agire di un cristiano può talvolta
sorprendere chi non ha ancora
scoperto l'amore di Dio, e quindi non
aspira a essere contemplativo, a
coltivare un rapporto intenso e
assiduo con Lui. Gran parte di ciò
che un cristiano fa sembrerà
perfettamente ragionevole a una
persona onesta, ma ci saranno
dettagli che gli sembreranno
incomprensibili, perché l'obiettivo
finale a cui mira e da cui ragiona è
diverso dal suo.

Il desiderio di essere nelle cose del
Padre guida la vita di Gesù Cristo: «Il
mio cibo è fare la volontà di colui che



mi ha mandato» (Gv 4,34); «Padre
mio, se è possibile, passi via da me
questo calice! Però non come voglio
io, ma come vuoi tu!» (Mt 26, 39)[2]. E
guida la sua vita fino alla fine, fino
alla morte, e «morte di croce» (Fp 2,
8). È proprio questo amore per la
volontà del Padre che gli conferisce
un giudizio accurato sul valore delle
realtà umane: «il mio giudizio è
giusto, perché non cerco la mia
volontà, ma la volontà di colui che mi
ha mandato» (Gv 5, 30).

Questo criterio è la chiave per una
vita felice. Dio è buono, ci ama[3] e
desidera la nostra felicità qui sulla
terra e per sempre in cielo. Nessuno
come Lui, nemmeno noi stessi, sa
cosa contribuisce a costruire questa
felicità, a creare in noi le condizioni
che ci permettono di scoprire,
apprezzare e lasciarci conquistare da
tutto il bene - Dio stesso, lo Spirito
Santo - che Egli infonde in noi.



Amare la volontà di Dio non significa
accettare di sottomettersi a delle
regole in vista di un premio che ci
verrà dato se supereremo
determinate prove. Si tratta piuttosto
di confidare nell'amore di Dio e di
costruire la nostra vita su questa
fiducia, perché sappiamo che il
Signore vuole condividere la sua
felicità con noi: «noi abbiamo
conosciuto e creduto l'amore che Dio
ha in noi. Dio è amore; chi rimane
nell'amore rimane in Dio e Dio
rimane in lui» (1 Gv 4, 16).

Nella scena che stiamo considerando,
Gesù ci ricorda che vale la pena
cercare la volontà di Dio, anche a
costo di soffrire e persino di far
soffrire per farlo. Tuttavia, a volte
può essere meno chiaro come
realizzare nella pratica il desiderio di
fare ciò che Dio vuole. Qual è la
volontà di Dio qui e ora? Se ci
troviamo di fronte alla scelta tra
rubare o rispettare la proprietà



altrui, o dire la verità o mentire per
ottenere un guadagno economico, la
risposta è ovvia. Ma ci sono molte
altre situazioni in cui è più difficile
discernere, perché diverse opzioni
possono essere buone e dubitiamo di
quale sia preferibile in quel caso
specifico: accettare un lavoro, un
acquisto, un viaggio, un piano di
riposo, un cambiamento del nostro
programma abituale, e così via.

Possiamo pensare a Gesù come a un
bambino che sta valutando cosa fare
in quell'occasione: devo rimanere a
Gerusalemme per approfittare di
questa opportunità, anche se non ho
più la possibilità di avvertire i miei
genitori, oppure devo tornare da loro
e risparmiargli la fatica? Nel
prendere la sua decisione, il Signore
ci insegna che nessuno può
sostituirci in questo giudizio. Siamo
noi a dover affrontare la situazione e
a decidere: la responsabilità è tutta
nostra.



Naturalmente, questo non significa
negare il valore dei consigli degli
altri. Al contrario. Nessuno può
sostituirci, ma può aiutarci. Basta
conoscere un po' se stessi per
rendersi conto della propria
inadeguatezza e del disordine che il
peccato originale genera nei nostri
desideri, ragionamenti e
comportamenti. Ci rendiamo conto
che i nostri sentimenti - amori, paure
- possono sminuire l'obiettività del
nostro giudizio, o che ci mancano
dati che potremmo avere solo se
guardassimo la situazione da altri
punti di vista. Da qui l'importanza di
rimanere aperti a ciò che gli altri
vedono. Questo, che è così ovvio, a
volte è difficile da accettare;
soprattutto se il comportamento che
stiamo deliberando è molto attraente
o difficile per noi. Per questo è
fondamentale essere costantemente
disposti a considerare i consigli che
riceviamo da persone che ci amano e
che hanno la grazia di Dio per



aiutarci; dobbiamo valutarli come un
aiuto del Signore per discernere qual
è la sua volontà.

«Il consiglio di un altro cristiano (…)
è un valido aiuto per riconoscere
quello che Dio ci chiede in una
determinata circostanza; ma il
consiglio non elimina la
responsabilità personale: siamo noi,
singolarmente, a dover decidere, e
dovremo rendere personalmente
conto a Dio delle nostre decisioni»[4].
Proprio perché siamo interessati a
fare la volontà di Dio sopra ogni cosa,
abbiamo bisogno del consiglio degli
altri, che ci aiuta a scoprire i nostri
“punti ciechi” quando, nel grande e
nel piccolo, cerchiamo risposte alla
domanda più importante della vita:
Signore, cosa vuoi da me?

A volte possiamo anche ricevere
istruzioni da chi ha l'autorità per
darle. In questi casi, l'insistenza di
san Josemaría sul fatto che



l'obbedienza non deve essere cieca,
ma sempre intelligente, è
illuminante[5]. Obbedire non significa
accettare senza riflettere una
decisione altrui. L'obbedienza è
anche intelligente quando la nostra
ragione giudica il modo migliore per
seguire l'istruzione ricevuta e farla
propria. Anche nei casi in cui le
circostanze ci sfuggono, la nostra
obbedienza può essere intelligente e
non cieca.

Signore, cosa vuoi da me? Da questo
punto di vista, si può comprendere la
grandezza di questa virtù cristiana.
Chi obbedisce non si fa piccolo; al
contrario, diventa grande per la sua
disponibilità a fare ciò che Dio vuole,
al punto da non volersi ingannare
nel discernere come metterlo in
pratica. Desidera assomigliare al
modo filiale con cui Gesù desidera
realizzare i piani misericordiosi del
Padre. Per questo l'obbedienza
richiede un cuore grande, il cuore di



un bambino; per sognare i sogni di
Dio, per aspirare a essere la persona
felice che Dio vuole, per desiderare
di avventurarsi nei suoi piani di
salvezza. L'obbedienza non è, quindi,
semplice sottomissione, ma apertura;
non è rinunciare a vedere, ma saper
vedere anche con gli occhi degli altri
che ci amano e che hanno la grazia di
Dio per guidarci. È superare, con
apertura mentale e del cuore, quella
tendenza a considerarsi
autosufficienti che a volte ci
impedisce di vedere le cose con
prospettiva e realismo.

Erat subditus illis

Alla fine di questo episodio, Luca
riassume in poche parole la lunga
serie di anni trascorsi tra questo
evento e l'inizio della vita pubblica di
Gesù: «stava loro sottomesso» (Lc 2,
51). Erat subditus illis: san Josemaría
scoprì in queste tre parole una delle



brevi biografie di Gesù Cristo che la
Sacra Scrittura ci offre[6].

E qui troviamo il secondo
insegnamento che scopriamo
nell'atteggiamento del Signore:
sebbene la sua natura divina gli
abbia dato più che sufficienti motivi
per pensare di non aver bisogno di
essere guidato dai suoi genitori, Gesù
ci insegna che l'autorità umana -
nella famiglia, nella società, nella
Chiesa - deve essere rispettata. Ne
abbiamo bisogno proprio perché ci
aiuta a scoprire ciò che Dio vuole.
Naturalmente, l'autorità umana non
è infallibile, e quindi nessuno è in
grado di trasmetterci la volontà di
Dio con sicurezza. Ma nemmeno noi
siamo infallibili: a volte possiamo
ingannare noi stessi. È quindi
ragionevole e persino necessario
fidarsi di coloro che hanno autorità
su di noi, se vogliamo davvero fare la
volontà di Dio. Perché, anche se non
si può dire che l'indicazione concreta



che riceviamo si identifichi
necessariamente con ciò che Dio
vuole, siamo convinti che Dio vuole
che siamo pronti a seguirla, per
amore.

Questo rende più facile capire perché
san Josemaría abbia unito l'amore
per l'obbedienza a quello per la
libertà: «Sono un grande amico della
libertà, e proprio per questo amo
tanto la virtù cristiana»[7],
l’obbedienza. Questa affermazione
può sorprendere chi si avvicina per
la prima volta agli insegnamenti di
san Josemaría. Istintivamente,
tendiamo a pensare all'obbedienza e
alla libertà come a due nemici che
lottano per dirigere le nostre azioni:
se la libertà prevale, sembra che
l'obbedienza si annulli; se
l'obbedienza prevale, sembra che la
libertà si ritiri. Si tratta, tuttavia, di
una falsità. Amiamo la nostra libertà
e non vogliamo assolutamente
rinunciarvi; vogliamo essere



pienamente padroni delle nostre
azioni proprio per poter fare, perché
ne abbiamo voglia, quello che
capiamo che Dio vuole che facciamo.
Ed è proprio nell'amare la sua
volontà che l'obbedienza trova il suo
posto e la sua ragion d'essere.

L'autentica obbedienza cristiana è
sempre obbedienza a Dio, e la
filiazione divina è il suo sostegno, la
sua ragion d'essere. Questo è chiaro
dall'affermazione di san Josemaría
appena citata, che continua come
segue: «Dobbiamo sentirci figli di Dio
e vivere il desiderio appassionato di
compiere la volontà del Padre. Fare
le cose secondo il volere di Dio 
perché ci va di farle: ecco il motivo
più soprannaturale della nostra
condotta»[8]. Siamo entusiasti di 
essere nelle cose del nostro Padre Dio
perché ne abbiamo voglia. Il criterio
dell'autorità umana ci aiuta a
scoprire ciò che Dio vuole per noi,
cioè cosa significa qui e ora ciò che



vogliamo profondamente. E anche se
a volte non vediamo chiaramente la
linea d'azione proposta, dobbiamo
confidare nel desiderio di aiutarci
che la anima, e rimaniamo
pienamente liberi. Questa apertura,
questa disponibilità che è radicata
nella nostra libertà di figli di Dio,
rafforza l'apertura della nostra
ragione, l'inestimabile capacità di
lasciarsi guidare, di tenere la mente
aperta, di vedere con gli occhi degli
altri e di adottare un punto di vista
diverso dal nostro: una capacità che
abbiamo un grande interesse a far
crescere.

L'obbedienza ci aiuta, quindi, a
realizzare ciò che desideriamo
profondamente. Se, invece, seguire
Gesù Cristo e stare nelle cose del
Padre suo - del Padre nostro - non è il
nostro desiderio più profondo, quello
che spiega tutti gli altri, l'obbedienza
perde il suo significato[9] e viene vista



come nemica della libertà, come un
ostacolo a fare ciò che vogliamo.

Nel linguaggio comune, l'obbedienza
è spesso definita come l'atto di
eseguire le decisioni o le indicazioni
di chi ha autorità. Ma l'obbedienza
non ci interessa solo come atto
specifico, bensì come virtù, perché
vogliamo essere come Gesù Cristo.
Non basta rispondere
affermativamente alla domanda: «Ho
fatto ciò che mi è stato comandato o
suggerito?» Si può rispondere
affermativamente e tuttavia non
essere del tutto obbedienti. Chi
accetta semplicemente
un'indicazione senza farla propria,
senza libertà, obbedisce solo
materialmente, ma non è
l'obbedienza di Gesù Cristo. Chi
agisce così forse fa qualcosa di
buono, ma non può accontentarsi,
perché l'obiettivo è molto più alto, e
di fatto irrinunciabile: rinunciarvi
significherebbe rinunciare a essere



liberi, con la libertà per cui Gesù ci
ha liberati (cfr. Gal 5, 1).

Nel profondo, sono pienamente
obbediente quando faccio ciò che mi
viene chiesto di fare perché lo voglio
fare. E voglio farlo perché sono
convinto che Dio conta sulla mia
docilità. Sono arrivato a questa
convinzione perché ho fiducia in Lui,
che assiste con la sua grazia chi mi
istruisce, e mi affido anche alla
prudenza e all'esperienza di quella
persona. In questi casi vedo l'autorità
come qualcuno che mi mostra cosa
vale la pena fare, cosa vuole Dio.
Sono libero non quando obbedisco
«se voglio», ma quando obbedisco
«perché voglio».

L'ascolto di Santa Maria

Passiamo ora alla sorprendente
risposta di Gesù ai suoi genitori,
sollevati dopo quei giorni di
angoscia, ma perplessi per la
singolarità del suo comportamento:



«Perché mi cercavate? Non sapevate
che io devo occuparmi delle cose del
Padre mio?» (Lc 2, 49). Il lettore del
Vangelo può facilmente immaginare
la propria reazione di fronte a una
simile risposta: perché ti abbiamo
cercato, non dovevamo, dovevamo
rimanere così calmi, indifferenti a
ciò che ti è accaduto, è questo che ti
aspettavi da noi? Maria reagisce con
più calma.

È normale che a volte non capiamo
un'indicazione o un consiglio.
Vediamo altre parole di san
Josemaría: «In molte altre occasioni
il Signore ci parla per mezzo di altri
uomini, e può capitare che la vista
dei loro difetti o il dubbio sulla loro
idoneità a comprendere tutti i dati di
una situazione concreta siano come
un invito a non obbedire». Il lettore
potrebbe aspettarsi di essere
avvertito del pericolo di tali pensieri.
Tuttavia, san Josemaría continua:
«Tutto ciò può avere un senso divino,



perché Dio non impone
un'obbedienza cieca, ma
un'obbedienza intelligente»[10].

Un significato divino: attraverso
questi dubbi, Dio ci dice che vuole
che obbediamo con intelligenza,
senza declinare la nostra
responsabilità. Dobbiamo esprimere
il nostro punto di vista, le nostre
convinzioni, «Cerchiamo però di
essere sinceri con noi stessi:
esaminiamo, caso per caso, se a
muoverci è l'amore alla verità, o non
piuttosto l'egoismo e l'attaccamento
al nostro criterio»[11]. A volte, infatti,
«può succedere che si stia cercando
un consiglio che favorisca il proprio
egoismo, che metta a tacere, con la
forza di una presunta autorità, la
voce della propria anima; e
addirittura che si vada passando da
un consigliere all'altro fino a trovare
il più "benevolo"»[12]. Se non abbiamo
formato l'atteggiamento abituale
secondo cui la verità è più



importante del nostro giudizio - in
breve, se non siamo obbedienti - sarà
facile per noi essere ingannati, ora o
in futuro. La rabbia o lo
smarrimento ci impediranno di
scoprire ciò che il Signore vuole dirci
attraverso ciò che per noi è
incomprensibile.

Anche Maria non capì (Lc 2, 50). Ma
non si è ribellata. Amava la volontà
di Dio sopra ogni cosa e sapeva bene
che ci sono cose che si comprendono
solo col tempo. «Sua madre custodiva
tutte queste cose nel suo cuore» (Lc 2,
51)[13]. La Madonna non ha vissuto
solo esteriormente, ma ha
considerato sempre, una volta e
un’altra, gli eventi della sua vita per
scoprire l'azione di Dio in essi. Maria
ascoltava, il che significa essere
obbedienti, ob-audiens: prestare
attenzione, rimanere in ascolto. Il
tempo lavora a favore di chi ascolta,
si fida e persevera con calma nella
preghiera serena: rimanendo aperto



alla voce di Dio, scoprirà, come lei,
quel significato divino e finirà per
essere grato anche nel buio di quei
momenti difficili.

Maria persevera nella sua preghiera.
Sono passati vent'anni e il suo
bambino è scomparso di nuovo. Di
nuovo tre giorni. Sempre a
Gerusalemme. Ma ormai sapeva che
non doveva preoccuparsi di cercarlo,
perché era nelle cose del Padre suo. E
forse ringraziava il Signore per
quelle parole sconcertanti sulle sue
labbra di bambino: ora sostenevano
la sua speranza in mezzo a un dolore
che altrimenti l'avrebbe schiacciata.

Per sua intercessione confidiamo che
il Signore ci conceda un cuore
grande, capace di ordinare tutto
nella nostra vita alla volontà di Dio.
Un cuore libero e aperto, che non si
lascia rinchiudere nella propria
visione ristretta. Un cuore capace di
scoprire l'azione di Dio nella nostra



vita, anche attraverso strumenti
umani imperfetti. Un cuore capace di
ascoltare e aspettare, per scoprire i
frutti della sua azione nelle nostre
anime.

[1] Cfr. san Josemaría, Il Santo
Rosario, quinto mistero gaudioso.

[2] Cfr. anche, per esempio, Eb 10, 5-7
e molti altri passaggi.

[3] Cfr. per esempio Is 49, 15: «Si
dimentica forse una donna del suo
bambino (…) Anche se costoro si
dimenticassero, io invece non ti
dimenticherò mai».

[4] San Josemaría, Colloqui, n. 93.

[5] Cfr. san Josemaría, È Gesù che
passa, n. 17.

[6] Cfr. Ibidem.



[7] Ibidem.

[8] Ibidem.

[9] Forse l'unico valore che
manterrebbe sarebbe quello di
facilitare l'efficacia di
un'organizzazione. Ma l'obbedienza
di Gesù Cristo non si riduce a questo.

[10] È Gesù che passa, n. 17.

[11] Ibidem, n. 17.

[12] Colloqui, n. 93.

[13] Cfr. anche Lc 2, 19.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/molto-umani-
molto-divini-xvi-obbedienza-apertura-

del-cuore/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/molto-umani-molto-divini-xvi-obbedienza-apertura-del-cuore/
https://opusdei.org/it/article/molto-umani-molto-divini-xvi-obbedienza-apertura-del-cuore/
https://opusdei.org/it/article/molto-umani-molto-divini-xvi-obbedienza-apertura-del-cuore/
https://opusdei.org/it/article/molto-umani-molto-divini-xvi-obbedienza-apertura-del-cuore/

	Molto umani, molto divini (XVI): L’obbedienza, apertura del cuore

