
opusdei.org

Molto umani, molto
divini (XV):
Semplicità, per
vedere il cammino
con chiarezza

Sapere che siamo visti da Dio e
vivere nel presente: due
atteggiamenti che fanno
crescere la semplicità nella
nostra vita.

03/01/2023

«Cercate la sufficienza, cercate
quanto vi basti, non il di più. Tutto il



resto appesantisce, non solleva»[1]. È
così: la vita cristiana ci porta a
cercare l'intimità con Dio e a
staccarci da ciò che non ci porta a
Lui. È un viaggio interiore in cui ci
sforziamo a ogni passo di
individuare e scegliere «ciò che
basta», quell'unica cosa necessaria
che non ci verrà tolta (cfr. Lc 10, 42).

L'esperienza ci insegna, tuttavia, che
questa ricerca può essere complessa.
Ci sono momenti in cui la vita
diventa una specie di labirinto:
momenti di confusione interiore e
caos esteriore, giorni in cui la testa è
piena e il cuore è vuoto. Può anche
accadere che, per il nostro modo di
essere o perché stiamo attraversando
periodi difficili, tendiamo a
complicare le cose, analizzando la
realtà più e più volte. In questi
momenti, qualsiasi decisione può
paralizzarci e potremmo non essere
in sintonia con la volontà del
Signore. Vorremmo che la vita fosse



più semplice e che i nostri
ragionamenti fossero più lineari.
Desideriamo possedere quella
semplicità che è in grado di
illuminare la mente e alleggerire
l'anima.

Come discernere la volontà di Dio in
ogni occasione? Come accettare con
serenità gli eventi della vita
ordinaria? Come relazionarsi con chi
ci circonda senza giudicare o
distorcere le sue intenzioni? È utile
riflettere innanzitutto sulle radici
della nostra tendenza a complicare le
cose. Da qui scopriremo due
disposizioni che possono aiutarci a
dipanare la matassa della nostra
anima: l'umiltà e l'abbandono.

Il Creatore della vita e il “creatore”
della paura

Ogni artista lascia un'impronta nella
sua opera. Dio ha lasciato nella
creazione anche uno dei tratti più
profondi della sua essenza: l'unità.



Egli è l'Unità nella Trinità, e
l'armonia e la bellezza del paradiso
mostrano come nella sua creazione
nulla mancasse e nulla fosse
superfluo (cfr. Gn 2,1). Il mondo e
l'uomo erano sorti dall'Amore,
perché solo l'Amore è capace di
creare, e l'Amore li teneva insieme.

Tuttavia, di fronte al Dio
dell'affermazione, del sì,
dell’«essere» (cfr. Gn 1, 3), sorge la
voce del tentatore. Poiché il diavolo
non può creare, si dedica in un certo
senso a non creare, e suggerisce
all'uomo una lettura distorta della
realtà. Fin dal primo episodio con
Adamo ed Eva, il diavolo gioca sulle
nostre paure per metterci in ansia
per il futuro o per farci immaginare
intenzioni inverosimili nelle parole o
nelle azioni degli altri. In questo
modo, ci trasforma gradualmente in
anime insicure, calcolatrici e
preoccupate.



«È vero che Dio ha detto: Non dovete
mangiare di nessun albero del
giardino?», domanda il diavolo (Gn
3,1). In questo modo, il nemico vuole
che fissiamo la nostra attenzione
sull'albero proibito e smettiamo di
apprezzare il resto dei doni di Dio:
piante, animali, altri esseri umani,
una vita in stato di grazia.
Cominciamo quindi a guardare il
mondo con sospetto, con occhi
complicati. Satana ci fa credere che
ci manca qualcosa, che Dio non è
sincero, che ci nasconde le cose.
Qoelet lo spiega così: «Vedi, solo
questo ho trovato: Dio ha creato gli
esseri umani retti, ma essi vanno in
cerca di infinite complicazioni» (Qo
7, 29).

E la complicazione prepara al
peccato. L'uomo non dialoga e non
cammina più con Dio... e finisce per
nascondersi da lui (cfr. Gn 3, 8), per
paura di essere visto nudo,
disarmato, che è poi il modo in cui la



creatura si trova sempre davanti al
suo Creatore. Non basta che il
diavolo ci faccia cadere: torna subito
con un'altra proposta, un'altra «non-
creazione», che ci allontana ancora
di più da Dio. Quando si perde la
fiducia tra Creatore e creatura,
quando ci si vuole nascondere dal
suo sguardo, la nostalgia e la
stanchezza entrano nel mondo (cfr. 
Gn 3,16-17). L'uomo e la donna
vivono allora nella paura del
futuro[2]; il loro cuore finisce per
esaurirsi e diventa così terreno
fertile per la tristezza, grande alleata
del nemico.

La complicazione che il peccato porta
con sé ci ha reso difficile percepire
dove si trova il bene e prendere
decisioni che ci conducano a Dio. Il
libro dei Proverbi lo dice senza mezzi
termini: «chi ha un cuore perverso
non troverà mai felicità» (Pro 17, 20).
Ma desideriamo l'armonia del nostro
passato con Dio, ed è proprio questo



tipo di memoria, questa nostalgia che
rimane nell'anima e che continua ad
attirarci verso il Signore. La liturgia
del Venerdì Santo lo esprime in
questo modo: «Dio Onnipotente ed
Eterno, [Tu] hai creato tutti gli
uomini perché, desiderandoti
sempre, ti cerchino e, quando ti
incontrino, riposino in te»[3].

Umiltà: sapere di essere guardati
da Dio

Per vedere noi stessi e il mondo con
occhi semplici, è necessario
innanzitutto trovare il nostro riposo
nello sguardo di Dio. Sapere che
siamo guardati da Lui ci dà una
grande sicurezza: capiamo che Dio ci
ama nella nostra verità e che tutto il
resto ha un'importanza relativa.
D'altra parte, ai margini di questo
sguardo, sentiamo il bisogno di
proteggere la nostra fragilità e ci
chiudiamo in noi stessi, o siamo
paralizzati dalla paura. Chi si rifugia



in questo sguardo d'amore gode della
serenità del semplice, perché non
dipende da circostanze che in
definitiva sfuggono al suo controllo.
«Siamo dalla verità - dice san
Giovanni - e davanti a lui
rassicureremo il nostro cuore» (1 Gv
3, 19).

Possiamo pensare a Simon Pietro,
che era un uomo buono, ma con un
cuore a volte complicato. Nel suo
amore per il Signore, il dubbio si
mescola con la decisione,
l'obbedienza con la ribellione, il
coraggio con la paura.... Il suo più
grande momento di confusione si
verifica nel cortile di Anania,
durante la Passione del Signore (cfr. 
Lc 22, 65-72). Possiamo immaginare
come, mentre Gesù viene
interrogato, l'angoscia del discepolo
cresca di minuto in minuto: vuole
essere fedele, ma non capisce cosa
stia succedendo; gli eventi lo
travolgono. Vorrebbe tornare a



quelle passeggiate con il Maestro nei
campi della Galilea, quando la sua
voce risuonava chiara e i problemi si
risolvevano con un gesto o una
parola del Signore. A quei tempi era
facile credere alle promesse. Il futuro
era splendido, nitido.

Ora non ha il Signore che lo tira fuori
dall'acqua e la paura si impossessa di
lui. Pietro cede alle pressioni e nega
di conoscere il Maestro. Il Vangelo ci
dice che, poco dopo, i loro sguardi si
incontrarono: «Allora il Signore,
voltatosi, guardò Pietro, e Pietro si
ricordò delle parole che il Signore gli
aveva detto: “Prima che il gallo canti,
oggi mi rinnegherai tre volte”. E,
uscito, pianse amaramente» (Lc 22,
61- 62). Lo sguardo di Gesù sblocca la
confusione di Pietro. Quando il
Signore lo guarda, Pietro è in grado
di vedersi nella sua verità, con gli
occhi di Dio. «Guardami - chiedeva il
futuro Benedetto XVI durante un
Venerdì Santo - come hai guardato



Pietro dopo il rinnegamento. Fa’ che
il tuo sguardo penetri nelle nostre
anime e indichi la direzione alla
nostra vita»[4].

Vedere noi stessi come siamo, vedere
chiaramente la nostra realtà, può
farci piangere amaramente come
Pietro. Ma è l'unico modo per toccare
un terreno solido e abbandonare
l'ansia che deriva dal fingere di
essere chi non siamo. Dobbiamo
guardarci con gli occhi di Dio ed
essere in grado di dire a noi stessi:
«Sono come sono, e così mi ha voluto
Dio, per qualcosa di grande».

San Josemaría ha riassunto in due
parole le molte ragioni per cui un
cristiano prega: «conoscerlo e
conoscerti»[5]. Infatti, i momenti di
conversazione con Dio sono il
momento giusto per avere una
visione serena dei nostri problemi e
di noi stessi, in modo che il groviglio
dei nostri pensieri possa essere



sciolto dalla grazia di Dio. Ci aiuterà
anche la guida che possiamo ricevere
nella direzione spirituale o nelle
attività di formazione. Affidarsi a
qualcuno che ci conosce può aiutarci
a decomprimere la realtà e a
sdrammatizzare la voce interiore che
insiste nell'agitare i nostri pensieri.
Infatti, San Josemaría ha sottolineato
come l'obiettivo della formazione
cristiana offerta dall'Opus Dei sia la
semplicità: «La nostra ascesi ha la
semplicità del Vangelo.
Complicheremmo tutto se fossimo
complicati, se lasciassimo il nostro
cuore al buio»[6]. Ecco perché, a volte,
un primo passo per ottenere in
semplicità sarà semplicemente
accogliere di buon grado un consiglio
e vedere alla presenza di Dio come
metterlo in pratica.

Abbandono: ora è il momento
dell'amore



La difficoltà di abbandonarsi a Dio
può avere molte cause: un certo
complesso di inferiorità, una scarsa
autostima, la difficoltà di convivere
con i propri errori.... D'altra parte, il
ritmo attuale del lavoro tende a
complicare la vita e, a volte, il
carattere: potendo fare più cose ogni
giorno, le decisioni da prendere
aumentano; le priorità non sono
sempre presentate con chiarezza; la
competizione sociale ci mette sotto
pressione e introduce ambizioni che
finiscono per pesare sull'anima...
Vorremmo vivere una vita semplice,
ma la realtà è troppo complicata per
permettercelo.

Di fronte a questo panorama, san
Josemaría ci invita a occuparci del
presente, che è il kairos, il tempo
opportuno per la nostra santità. Dopo
tutto, questo è l'unico momento in
cui possiamo ricevere la grazia di
Dio: «Comportati bene “adesso”,
senza ricordarti di “ieri” che è già



passato, e senza preoccuparti di
“domani”, che non sai se per te
arriverà»[7]. Infatti, il passato o il
futuro possono finire per diventare
pesi che ci impediscono di discernere
chiaramente la volontà del Signore.
Lui stesso ci dice: «Non
preoccupatevi dunque del domani,
perché il domani si preoccuperà di se
stesso. A ciascun giorno basta la sua
pena» (Mt 6, 34). Concentrarci su un
compito, senza pensare troppo a ciò
che penseranno gli altri o all'effetto
che avrà sulla nostra vita, ci aiuterà a
focalizzare la nostra volontà e a
sfruttare meglio i nostri talenti.
Certo, è necessario soppesare gli
eventi passati e pianificare il futuro,
ma questo non deve impedirci, mano
nella mano con Dio, di concentrarci
sull'amore qui e ora, perché l'amore
può essere dato e ricevuto solo in
questo momento.

Quando appare per la prima volta
agli apostoli con il suo corpo glorioso,



il Signore risorto percepisce la loro
agitazione: «Perché siete turbati, e
perché sorgono dubbi nel vostro
cuore? Guardate le mie mani e i miei
piedi: sono proprio io!» (Lc 24, 38
-39). Gli eventi che i suoi discepoli
hanno vissuto nei giorni passati si
scontrano con ciò che vedono; lo
scandalo della Passione pesa ancora
troppo sul loro cuore; se colui che
hanno davanti è veramente Gesù,
improvvisamente il futuro si
spalanca.... Le emozioni sono così
grandi che il Signore deve riportarli
al presente con una domanda
amichevole: «Avete qui qualche cosa
da mangiare?» (Lc 24, 41).

Gesù torna a una scena vissuta
spesso, quando si sono seduti
insieme a mangiare, e questo fa
uscire i suoi discepoli dalla loro
confusione. Allo stesso modo,
sforzarsi di servire concretamente gli
altri e di svolgere i compiti della vita
ordinaria con cura e amore,



abbandonando a Dio i problemi che
sfuggono al nostro controllo, sarà il
modo più comune per evitare di
rimanere impigliati nella confusione
e per diventare sempre più «semplici
come le colombe» (Mt 10, 16).

Leggendo i Vangeli, possiamo
trovarci lontani dalla fede dei
semplici: la fede delle persone che,
forse senza una grande conoscenza
della Legge di Dio, hanno accettato
volentieri il messaggio di Gesù.
Questa semplice accettazione della
Parola del Signore può contrastare la
nostra difficoltà a fidarci di Lui.
Forse la nostra a volte è piuttosto la
fede dei complicati.

Eppure Dio non cessa di invitarci in
ogni momento a recuperare
quell'armonia perduta, quella
semplicità che è «come il sale della
perfezione»[8]. Abbiamo bisogno di
vedere chiaramente la strada per
tornare a casa, al paradiso.



Attraverso la via della semplicità, ci
eleveremo al di sopra dei problemi
con la leggerezza che viene
dall'amore: portati dalla grazia,
saremo in grado di contemplare la
realtà con gli occhi di Dio.

Juan Narbona

[1] Sant’Agostino, Discorso 85, 5.6.

[2] Cfr. Qo 6,12, Mt 6, 25-34.

[3] Messale Romano, Venerdì Santo,
Preghiera universale.

[4] Card. Joseph Ratzinger, Via
Crucis, 2005, 1ª stazione.

[5] San Josemaría, Cammino, n. 91.

[6] Cfr. Quaderni 3, p.149 (AGP,
biblioteca, P07).

[7] Cammino, n. 253.



[8] Cammino, n. 305.

Juan Narbona

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/molto-umani-
molto-divini-xv-semplicita-per-vedere-
il-cammino-con-chiarezza/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/molto-umani-molto-divini-xv-semplicita-per-vedere-il-cammino-con-chiarezza/
https://opusdei.org/it/article/molto-umani-molto-divini-xv-semplicita-per-vedere-il-cammino-con-chiarezza/
https://opusdei.org/it/article/molto-umani-molto-divini-xv-semplicita-per-vedere-il-cammino-con-chiarezza/
https://opusdei.org/it/article/molto-umani-molto-divini-xv-semplicita-per-vedere-il-cammino-con-chiarezza/

	Molto umani, molto divini (XV): Semplicità, per vedere il cammino con chiarezza

