
opusdei.org

Molto umani, molto
divini (VII): Il nostro
lavoro, lievito di Dio

In questo settimo articolo
scopriremo alcune virtù del
lavoro che si celano in una
immagine usata da Gesù: quella
della donna che fa il pane per
molte persone. La sfida consiste
nel trasformare le nostre
attività quotidiane in amore per
coloro che ci stanno accanto.

14/10/2021



Il lavoro, con le sue finalità e la sua
ripetitività, era forse la realtà più
nota a coloro che ascoltavano Gesù.
Per questo nella sua predicazione
essa appare con tanta frequenza e da
tante angolature diverse. Ed ecco il
seminatore che sparge la semente sul
terreno, il negoziante che cerca perle
purissime, il pescatore che lancia la
rete in mare... Un giorno, per
spiegare una cosa tanto importante
come il modo in cui Dio opera nel
mondo, Gesù fissa l’attenzione su
una delle attività più praticate: la
produzione del pane: «A che cosa
posso paragonare il regno di Dio? È
simile al lievito, che la donna prese e
mescolò in tre misure di farina,
finché non fu tutta lievitata» (Lc 13,
20-21). Così cresce il Regno di Dio
nella storia: gomito a gomito con noi,
al ritmo del nostro lavoro
quotidiano, come lievito che
s’inserisce nel lavoro di Dio e che
trasforma il mondo dall’interno.
Gesù dirà in un altro momento, «il



Padre mio agisce anche ora e anch’io
agisco» (Gv 5, 17).

Con la figura della donna che fa
fermentare la farina, il Signore
attribuisce una dignità immensa a
un‘attività tanto normale da
sembrare quasi fuori posto. Coloro
che ascoltavano il Signore
probabilmente pensavano che per
descrivere una cosa tanto
trascendentale come la crescita del
Regno di Dio sarebbe stato più
adeguato pensare al lavoro di un
nobile dell’epoca, o alle attività di
quanti si occupavano più
direttamente delle cose religiose.
Però lo stesso Gesù, pur essendo il
Figlio dell’Altissimo, aveva esercitato
un lavoro manuale, semplice. Sicché,
invece di riferirsi a una posizione di
influenza politica, di efficacia
economica o di prestigio sociale,
pensò al lavoro di quelle persone
discrete che si svegliano presto,
prima degli altri, perché possa essere



pronto in tempo il pane per la prima
colazione, pane che di solito dura
soltanto poche ore fresco e saporito.

Tre misure di farina

Nel descrivere la scena della donna
che lavora la massa, Gesù non
trascura un dettaglio molto
suggestivo: la quantità di farina. Nel
mondo giudaico del tempo tre
«misure» di farina equivalevano
approssimativamente a ventidue litri
di massa, con cui si poteva produrre
pane per dar da mangiare a un
centinaio di persone. Si tratta di una
quantità di farina che ci indica che la
donna non sta lavorando
esclusivamente per la propria
famiglia, per quanto numerosa possa
essere. Ciò che fa sembra finalizzato
piuttosto alle necessità di una
comunità. Non è difficile, dunque,
immaginarla in pieno lavoro,
pensando con gioia a coloro che
avrebbero goduto di tutto quel pane.



Così succede, infatti, in ogni lavoro:
la nostra attività ci mette in rapporto
con gli altri, ci colloca in un posto dal
quale contribuiamo al bene degli
altri. Infatti, «le gioie più intense
della vita nascono quando si può
procurare la felicità degli altri, in un
anticipo del Cielo. Va ricordata la
felice scena del film Il pranzo di
Babette, dove la generosa cuoca
riceve un abbraccio riconoscente e
un elogio: “Come delizierai gli
angeli!”. È dolce e consolante la gioia
che deriva dal procurare diletto agli
altri»[1].

Tanto pane per tanta gente
richiederebbe comunque un tempo e
un impegno considerevoli; ma quella
donna affronta tutto questo e
persevera nel suo lavoro «finché [la
massa] non fu tutta lievitata» (Lc 13,
20). Completare il lavoro iniziato, e
finirlo bene, richiede fortezza,
concentrazione, perseveranza,
puntualità... Per riuscire a lavorare



come quella donna occorre superare
la pigrizia, che di solito è «il primo
punto sul quale lottare»[2]. In tal
senso sappiamo che san Paolo non ci
pensò due volte a correggere la
tendenza all’ozio che si era fatta
strada tra i primi cristiani di
Tessalonica. Alcuni di loro
pensavano che la seconda venuta del
Signore fosse imminente e dicevano
l’un l’altro che lavorare non aveva
ormai molto senso; perciò vivevano
«senza fare nulla e sempre in
agitazione». Comunque, Paolo dice
loro: «Chi non vuole lavorare,
neppure mangi» (2 Ts 3, 10-11).

Il Padre ci ha parlato delle
potenzialità che ha il lavoro, anche
quello che ci costa un po’ di più,
quando in esso troviamo un luogo di
amore e di libertà: «Siamo in grado
di compiere con gioia anche i doveri
che possono sembrare sgradevoli.
Come ci dice san Josemaría, “non è
lecito pensare che sia possibile fare



con gioia solamente il lavoro che ci
piace”. Si può fare con gioia – e non
malvolentieri – quello che costa,
quello che non piace, se lo si fa per e
con amore, e dunque liberamente»[3].
Questo è valido anche per le
difficoltà che riguardano la propria
situazione lavorativa; può capitare
un periodo di disoccupazione o di
malattia, la perdita delle energie
dovuta agli anni, le tensioni o le
incertezze nel proprio settore, ecc.
San Josemaría sapeva bene quanto
sia abituale questo tipo di situazioni
e diceva con grande realismo che
«l’infermità e la vecchiaia, quando
arrivano, si trasformano in lavoro
professionale. E così non si
interrompe la ricerca della santità,
secondo lo spirito dell’Opera, che si
appoggia, come una porta al cardine,
sul lavoro professionale»[4].

Quando c’è di mezzo l’amore



Sono molti i motivi che ci possono
aiutare a perseverare in un’attività
onesta: la responsabilità di portare
avanti coloro che dipendono da noi,
il desiderio di servire gli altri,
l’aspirazione di creare qualcosa di
nuovo, ecc. Tuttavia, anche le buone
intenzioni possono assumere con il
tempo forme di amor proprio, come
il desiderio di ricevere dei
riconoscimenti o di fare bella figura e
mettersi in mostra davanti agli altri.
Altre volte possiamo essere presi
dalla tentazione di lavorare troppo:
una deviazione sottile, che di solito si
maschera da virtù. Il perfezionismo o
l’efficientismo – o workaholism
(dipendenza dal lavoro) – fanno
parte di questo genere di disordine.
L’impegno iniziale a fare bene le
cose, e in modo efficace, può essere
dovuto a ciò che san Josemaría
chiamava «professionalite»[5]: una
dedicazione eccessiva al lavoro, che
toglie quasi tutto il tempo al resto. «Il
vostro lavoro – ha scritto una volta –



deve essere responsabile, perfetto,
nella misura in cui può esserlo un
lavoro umano: con amore a Dio, ma
tenendo presente che il meglio è
nemico del bene. Fate le cose bene,
senza manie, né ossessioni, ma
finendole, mettendo sempre l’ultima
pietra e curando i particolari»[6].

Il problema della «professionalite»
non è dovuto tanto alla maniera in
cui si lavora, quanto al peso che si dà
al lavoro nella prospettiva della vita.
È bene, anche per la salute mentale e
fisica, non perdere di vista che il
lavoro è ordinato a una missione più
grande, e che soltanto questa
missione dà senso all’esistenza di un
figlio o di una figlia di Dio. La
prudenza ci aiuterà a inserire il
nostro lavoro, in questo preciso
momento, in una prospettiva che va
molto al di là del lavoro stesso. Una
prospettiva che non è fatta di
obiettivi, né di scadenze, ma di
persone: cominciando da Dio, che in



questi momenti si aspetta che
curiamo in modo particolare il
nostro rapporto con lui, e poi – anche
lì il Signore ci aspetta – da coloro che
ci stanno accanto e che hanno
bisogno del nostro tempo, del nostro
affetto, della nostra attenzione.

L’immagine della donna che impasta
il pane ci mette davanti agli occhi il
miglior motivo per lavorare. Essa
trasforma il suo lavoro in un dono, in
una benedizione: oltre al pane, la
donna offre amore, perché, quando
facciamo un regalo a qualcuno, «la
prima cosa che gli diamo è l’amore
con il quale desideriamo il suo
bene»[7]. La donna non si limita a
dare al prossimo ciò che gli spetta;
infatti, quando c’è di mezzo l’amore, 
si dà se stessi. Ecco perché san
Josemaría diceva che non possiamo
limitarci «a fare delle cose, a
costruire oggetti. Il lavoro nasce
dall’amore, manifesta l’amore, è
ordinato all’amore»[8]. Quando



qualcuno lavora così per noi, ci
conduce all’amore, perché ci fa
entrare nella logica del dono: un
amore ne genera un altro, come un
sorriso ne genera un altro.
trasformando i cuori uno per uno.
L’amore di quella donna, espressione
dell’amore di Dio, è il lievito vivente
che trasforma, come suo dono, coloro
che ricevono il pane che ella ha
lavorato con le sue mani.

Il mondo intero è per noi un altare

Il riferimento alle tre misure di
farina ha anche un altro significato,
che si comprende grazie ai suoi
precedenti biblici: si tratta della
stessa misura che Abramo e Sara
offrono per onorare i tre uomini
misteriosi che fanno loro visita a
Mambre (cfr. Gn 18, 6), ed è anche la
misura che usa Gedeone per offrire
un sacrificio che il Signore consuma
con il fuoco di un angelo (cfr. Gdc 6,
19-21). Probabilmente, per un



israelita che ascoltava Gesù la sola
menzione delle misure di farina
evocava questi atti sacri (nonostante
che di solito nei sacrifici non si
impiegava il lievito). Con questa
allusione il Signore sembra volerci
ricordare che il lavoro di quella
donna è un’offerta a Dio, come può
esserlo il nostro quando lo uniamo
alla santa Messa. Trasformiamo così
ciò che è umano, le nostre ore di
lavoro, in qualcosa di santo. In tal
caso si compie una cosa molto bella,
e cioè che il «mondo intero [...] è
come un altare per noi»[9].

San Josemaría ci invitava a fare
dell’Eucaristia «il centro della vita
interiore, in modo tale che
impariamo a stare con Cristo,
tenendogli compagnia nell’arco della
giornata, ben uniti al suo sacrificio:
ogni nostro lavoro ha questo
significato. E questo ci permetterà di
dire al Signore durante la giornata
che ci offriamo per Lui, con Lui e in



Lui a Dio Padre, unendoci a tutte le
sue intenzioni, a nome di tutte le
creature. Se viviamo così, tutta la
nostra giornata sarà una Messa»[10].

* * *

L’immagine della donna con le mani
nella farina risaliva sicuramente
all’infanzia di Gesù. Chissà? Magari
si trattava anche di sua Madre, santa
Maria, che tante volte avrà preparato
il pane. La immaginiamo concentrata
nel suo lavoro, facendo da parte sua
tutto il necessario perché il processo
naturale di lievitazione si svolgesse
senza problemi. Così succede nel
nostro lavoro: quando lo facciamo
alla presenza di Dio, lasciamo che
Egli si serva dei nostri sforzi per
ampliare il suo regno, con il suo
lievito divino. Così si esprimeva san
Josemaría: «Contemplo ormai, nel
corso dei tempi, fin l’ultimo dei miei
figli [...] comportarsi
professionalmente, con sapienza di



artista, con felicità di poeta, con
sicurezza di maestro e con un pudore
più persuasivo dell’eloquenza,
cercando – nel perseguire la
perfezione cristiana nella sua
professione e nel suo stato nel
mondo – il bene di tutta
l’umanità»[11].

[1] Papa Francesco, Es. ap. Amoris
Laetitia, n. 129.

[2] San Josemaría, Lettere 2, n. 10.

[3] Mons. F. Ocáriz, Lettera pastorale,
9-I-2018, n. 6.

[4] San Josemaría, Appunti della
predicazione, cit. in E. Burkhart, J.
López, Vita quotidiana e santità
nell’insegnamento di san Josemaría
Escrivá, Libreria Editrice Vaticana,
Città del Vaticano 2019, vol. III, p.
154.



[5] Cfr. san Josemaría, Solco, n. 502.

[6] San Josemaría, Lettere 36, n. 38;
cit. in E. Burkhart, J. López, op. cit.,
Libreria Editrice Vaticana, Città del
Vaticano 2019, vol. III, p. 174.

[7] San Tommaso d’Aquino, Summa
theologiae, I, q. 38, a. 2, risp.

[8] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 48.

[9] San Josemaría, Appunti presi da
una meditazione, 19-III-1968. Cit. in J.
Echevarría, Vivere la Santa Messa,
Ares, Milano 2010, p. 12.

[10] San Josemaría, Appunti della
predicazione, 27-V-1962.

[11] San Josemaría, Lettere 3, n. 4.

Javier del Castillo



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/molto-umani-
molto-divini-vii-il-nostro-lavoro-lievito-

di-dio/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/molto-umani-molto-divini-vii-il-nostro-lavoro-lievito-di-dio/
https://opusdei.org/it/article/molto-umani-molto-divini-vii-il-nostro-lavoro-lievito-di-dio/
https://opusdei.org/it/article/molto-umani-molto-divini-vii-il-nostro-lavoro-lievito-di-dio/
https://opusdei.org/it/article/molto-umani-molto-divini-vii-il-nostro-lavoro-lievito-di-dio/

	Molto umani, molto divini (VII): Il nostro lavoro, lievito di Dio

