
opusdei.org

Molto umani, molto
divini (V): Per poter
essere amici

Come si fa ad essere amici? La
vera amicizia è frutto di uno
sforzo sia per entrare nella vita
degli altri sia per lasciare che
gli altri abbiano uno spazio in
noi. In questo quinto articolo
ripassiamo alcune virtù che ci
possono rendere tutto questo
più facile.

19/07/2021



Quando una persona vive i suoi
ultimi momenti, quando è sul punto
«di passare da questo mondo al
Padre» (Gv 13, 1), tende a riflettere
sulle cose essenziali. Il suo interesse
si concentra nel completare le cose
che non vorrebbe lasciare
incompiute: riuscire a rivolgere
alcune frasi affettuose ai suoi, fare
un rapido bilancio della propria vita,
cercare di riconciliarsi con
qualcuno... Accade lo stesso nella vita
di Gesù. Il preambolo delle sue ore
finali è una cena rituale con quelli
che gli sono più vicini. I vangeli ci
permettono di intravedere questi
momenti attraverso alcune
commoventi pagine di amicizia, nelle
quali il Signore ci lascia come eredità
la testimonianza del suo amore.
«Nell’intimità del Cenacolo, Gesù dice
agli apostoli: Vi ho chiamati amici (Gv
15, 15). In loro, lo ha detto a tutti noi.
Dio ci ama non soltanto come
creature, ma anche come figli ai



quali, in Cristo, offre una vera
amicizia»[1].

Un incontro di intimità

L’amicizia è una relazione in due
direzioni che cresce attraverso il
dare e l’accettare. Gesù Cristo offre ai
suoi amici il dono più grande che
esiste: «Io pregherò il Padre ed egli vi
darà un altro Paraclito» (Gv 14, 16).
Però, alla sua maniera, chiede anche
reciprocità; ci chiede di accettare i
suoi regali: «Rimanete nel mio
amore» (Gv 15, 9). Non esistono
amicizie nelle quali è coinvolta solo
una parte. Ogni amicizia genuina
comporta uno sforzo sia per entrare
nella vita degli altri sia per lasciare
che gli altri abbiano uno spazio in
noi.

Non sempre questo movimento di
avvicinamento reciproco è facile; e
meno ancora se l’ambiente sociale o
le nostre inerzie personali ci
inducono a contare poco sugli altri, a



bloccare il nostro mondo interiore
davanti a eventuali intromissioni o a
guardare agli altri solo in quanto ci
possono essere momentaneamente
utili. Per rendere possibile l’amicizia
dobbiamo essere disposti ad aprire le
porte del cuore. Questo ci rende
sicuramente vulnerabili, ma ci rende
anche più umani. Chi non ha provato
questi momenti di complicità con
un’altra persona quando l’incontro di
due mondi interiori diventa
evidente? Potremmo pensare che
queste situazioni, piene di candore e
di intensità, siano proprie della
gioventù. Eppure chi non ha più
paura di aprire la propria interiorità
ed è disposto ad accogliere altri nel
proprio cuore è capace di avviare
amicizie profonde a qualsiasi età: sia
con i genitori, i fratelli, i figli il
marito o la moglie, con quelli che
vivono nella stessa casa o con i
colleghi di lavoro.

Benevolenza e tenerezza



Fin dall’antichità si è ritenuto che
«l’amicizia è una virtù o, in ogni caso,
qualcosa che va unito alle virtù.
Inoltre, è la cosa più necessaria per
la vita»[2]. Perché l’amicizia si
consolidi e cresca è indispensabile
che gli amici stimolino alcune
disposizioni che favoriscono lo
scambio di interiorità. L’amicizia,
infatti, è fatta di «ricerca del bene
dell’altro, reciprocità, intimità,
tenerezza, stabilità, e una
somiglianza tra gli amici che si va
costruendo con la vita condivisa»[3].

La ricerca del bene dell’altro,
conosciuta anche come benevolenza,
è forse la principale di queste
disposizioni. Significa non tanto che
mi importi un bene concreto dell’altro
– e neppure un bene per l’altro –, ma
che mi importi l’altro: mi interessa
che sia felice. La benevolenza indica
l’autenticità dell’affetto verso i nostri
amici, e questo presuppone
«riconoscerli e appoggiarli così come



sono, con i loro problemi, i loro
difetti, la loro storia personale, il loro
ambiente e i loro tempi per
avvicinarsi a Cristo. Dunque, per
dare vita a una vera amicizia, è
necessario migliorare la capacità di
guardare con affetto le altre persone
fino a vederle con gli occhi di
Cristo»[4].

Migliorare la nostra capacità di
aprirci agli altri richiede inoltre
crescere in tenerezza.
Contrariamente a ciò che a volte si
pensa, la tenerezza «non è la virtù
del debole, anzi, al contrario, denota
fortezza d’animo e capacità di
attenzione, di compassione, di vera
apertura all’altro»[5]. La tenerezza è
un campo fertile, frutto del lavoro
quotidiano: in essa può crescere la
complicità, la confidenza. «Ognuno
di voi ha il cuore pieno di tenerezza,
come l’ho io»[6], diceva san
Josemaría. La tenerezza la troviamo
in persone affettuosamente



espressive, ma anche in
temperamenti più introversi, e sa
adeguarsi all’uno e all’altro modo di
essere. In quei momenti intimi
dell’Ultima Cena, esattamente, Gesù
ha una controversia con Pietro, che
non vuole lasciarsi lavare i piedi (cfr.
Gv 13, 6-11), però permette anche che
Giovanni reclini il capo sul suo petto
(cfr. Gv 13, 23). La tenerezza
dell’amico comprende le necessità
dell’altro, rispetta la sua intimità, il
suo modo d’essere; evita di essere
invadente e, invece, offre la sua
presenza silenziosa.

Continuità e sintonia

Un’altra componente indispensabile
dell’amicizia è la continuità della
relazione, perché due interiorità non
si aprono all’improvviso. Le cose
importanti hanno bisogno di tempo
per mettere radici e crescere in un
cuore umano. Alcune volte ci sembra
di aver trovato un nuovo miglior



amico, ma in realtà in questa
relazione deve ancora crescere.
«Occorre molto tempo per parlare,
stare insieme, conoscersi... Lì si
forma l’amicizia. Solo con questa
pazienza l’amicizia può essere
reale»[7].

Gli amici vogliono vedersi, stare
insieme, poter condividere ciò che ha
un valore per ognuno di loro. Agli
apostoli piaceva stare con Gesù non
solo perché lo consideravano il
Messia di Israele, ma perché erano
buoni amici. Non lo seguivano solo
per convinzioni storiche o
intellettuali, ma perché Gesù era
diventato parte della loro vita: «Vi
vedrò di nuovo e il vostro cuore si
rallegrerà e nessuno potrà togliervi
la vostra gioia» (Gv 16, 22).

Gli incontri e la comunicazione col
passare del tempo vanno
irrobustendo l’amicizia fino a
renderla solida, anche nel caso di



lontananza. Allora si genera una
particolare sintonia tra gli amici,
perché ognuno comunica
spontaneamente all’altro i beni che
riempiono la propria vita. Questa è la
strada per cui si arriva ad
apprezzare ciò che l’altra persona
apprezza, a godere delle sue cose; e
anche, naturalmente, a rattristarsi
per ciò che gli causa tristezza.
L’amico attrae sinceramente l’altro,
non lo convince né lo raggira
mascherando di amicizia altri
interessi.

Le virtù per la convivenza

San Tommaso d’Aquino dice che «tra
le cose del mondo non ce n’è una che
si possa degnamente preferire
all’amicizia, perché essa è quella che
unisce ai virtuosi, e mantiene e
innalza la virtù»[8]. La via della virtù
è un’alleata delle relazioni di
amicizia: quelli che coltivano
l’immagine di Dio nella loro vita si



riconoscono facilmente tra loro e
tendono a condividere questa
bellezza interiore.

Non c’è dubbio che alcune di queste
virtù sono più adatte a predisporre
questo cammino o a farlo crescere:
sono le virtù della convivenza.
«Questo clima di amicizia, che
ognuno è chiamato a portare con sé,
è frutto della somma di tanti sforzi
per rendere la vita gradevole agli
altri. È importante crescere in
affabilità, gioia, pazienza, ottimismo,
delicatezza e in tutte le virtù che
rendono amabile la convivenza,
perché così le persone possano
sentirsi ben accolte ed essere felici: 
Una bocca amabile moltiplica gli
amici, un linguaggio gentile attira i
saluti (Sir 6, 5). La lotta per
migliorare il proprio carattere è
condizione necessaria perché
nascano più facilmente rapporti di
amicizia»[9].



Non sempre è facile distinguere quali
aspetti della propria personalità
debbono essere modellati nell’ambito
dell’amicizia o quali debbono essere
tollerati – e anche amati – dall’amico.
Forse non è necessario fare troppe
distinzioni, ma è meglio lavorare su
se stessi, cosa che è alla nostra
portata: se sono timido, cercherò di
essere più estroverso; se ho reazioni
violente, mi impegnerò ad
ammorbidirle; se ho la tendenza a
essere indifferente, cercherò di
manifestare chiaramente quello che
sento, ecc. Quello che in ogni caso
non porterebbe molto lontano
sarebbe rimanere in una ostinata
affermazione del proprio io. San
Josemaría invitava tutti a non cadere
in questa trappola: «A volte pretendi
di giustificarti, dicendo che sei
distratto, svagato; o che, per
carattere, sei arido, riservato. E
aggiungi che, per questo, non conosci
a fondo neppure le persone con le
quali convivi. – Senti: questa scusa



non ti lascia tranquillo, non è
vero?»[10].

* * *

Ogni amicizia è un dono che si
riceve, e quando viene accettata
diventa un dono per l’altro. È una
caratteristica dell’amore: può darlo
solo chi prima lo ha ricevuto. Anche
l’amore che Cristo offre ai suoi
apostoli è preceduto da quello che è
stato dato a lui: «Come il Padre ha
amato me, anche io ho amato
voi» (Gv 15, 9). Perciò, oltre a
crescere in tutte le virtù che ci
aiutano ad aprirci agli altri, la cosa
più importante per essere veri amici
è approfondire l’amore di Dio per
noi. Man mano che aumenta questa
relazione di intimità, la capacità di
amare gli altri si amplia. «Amore di
Dio e amore del prossimo sono
inseparabili, sono un unico
comandamento. Entrambi però
vivono dell'amore preveniente di Dio



che ci ha amati per primo [...].
L'amore è “divino” perché viene da
Dio e ci unisce a Dio e, mediante
questo processo unificante, ci
trasforma in un Noi che supera le
nostre divisioni e ci fa diventare una
cosa sola, fino a che, alla fine, Dio sia
“tutto in tutti” (cfr. 1 Cor 15, 28)»[11].

Jorge Mario Jaramillo

[1] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 1-XI-2019, n. 2.

[2] Aristotele, Etica a Nicomaco,
1155a.

[3] Papa Francesco, Es. ap. Amoris
Laetitia, n. 123.

[4] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 1-XI-2019, n. 8.

https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/archive/ITA0001/__PXS.HTM&sa=D&source=editors&ust=1626687122520000&usg=AOvVaw2iph7P_wD19xI3jVIqVngr
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/archive/ITA0001/__PXS.HTM&sa=D&source=editors&ust=1626687122521000&usg=AOvVaw02ypr3PjguCbI2I_wR97bS
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/archive/ITA0001/__PXS.HTM&sa=D&source=editors&ust=1626687122522000&usg=AOvVaw3-uF0EROL6fb1sSgMsAdec
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/archive/ITA0001/__PXS.HTM&sa=D&source=editors&ust=1626687122522000&usg=AOvVaw3-uF0EROL6fb1sSgMsAdec


[5] Papa Francesco, Omelia, 19-
III-2013.

[6] San Josemaría, Appunti di un
incontro familiare, 15-IX-1971, AGP,
Biblioteca, P01.

[7] Papa Francesco, Intervista, 13-
IX-2015. Il testo completo si trova nel
sito web dell’Agencia Informativa
Católica Argentina.

[8] San Tommaso d’Aquino, Del
governo dei principi, I, X.

[9] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 1-XI-2019, n. 9.

[10] San Josemaría, Solco, n. 755.

[11] Benedetto XVI, Enc. Deus Caritas
est, n. 18.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

https://opusdei.org/it/article/molto-umani-molto-divini-v-per-poter-essere-amici/


opusdei.org/it/article/molto-umani-
molto-divini-v-per-poter-essere-amici/

(26/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/molto-umani-molto-divini-v-per-poter-essere-amici/
https://opusdei.org/it/article/molto-umani-molto-divini-v-per-poter-essere-amici/

	​Molto umani, molto divini (V): Per poter essere amici

