opusdei.org

Molto umani, molto
divini (V): Per poter
essere amici

Come si fa ad essere amici? La
vera amicizia é frutto di uno
sforzo sia per entrare nella vita
degli altri sia per lasciare che
gli altri abbiano uno spazio in
noi. In questo quinto articolo
ripassiamo alcune virtu che ci
possono rendere tutto questo
piu facile.

19/07/2021



Quando una persona vive i suoi
ultimi momenti, quando é sul punto
«di passare da questo mondo al
Padre» (Gv 13, 1), tende a riflettere
sulle cose essenziali. Il suo interesse
si concentra nel completare le cose
che non vorrebbe lasciare
incompiute: riuscire a rivolgere
alcune frasi affettuose ai suoi, fare
un rapido bilancio della propria vita,
cercare di riconciliarsi con
qualcuno... Accade lo stesso nella vita
di Gesu. Il preambolo delle sue ore
finali € una cena rituale con quelli
che gli sono piu vicini. I vangeli ci
permettono di intravedere questi
momenti attraverso alcune
commoventi pagine di amicizia, nelle
quali il Signore ci lascia come eredita
la testimonianza del suo amore.
«Nell’intimita del Cenacolo, Gesu dice
agli apostoli: Vi ho chiamati amici (Gv
15, 15). In loro, lo ha detto a tutti noi.
Dio ci ama non soltanto come
creature, ma anche come figli ai



quali, in Cristo, offre una vera
amicizia»[1].

Un incontro di intimita

L’amicizia € una relazione in due
direzioni che cresce attraverso il
dare e I’accettare. Gesu Cristo offre ai
suoi amici il dono piu grande che
esiste: «Io preghero il Padre ed egli vi
dara un altro Paraclito» (Gv 14, 16).
Pero, alla sua maniera, chiede anche
reciprocita; ci chiede di accettare i
suoi regali: «Rimanete nel mio
amore» (Gv 15, 9). Non esistono
amicizie nelle quali & coinvolta solo
una parte. Ogni amicizia genuina
comporta uno sforzo sia per entrare
nella vita degli altri sia per lasciare
che gli altri abbiano uno spazio in
noi.

Non sempre questo movimento di
avvicinamento reciproco é facile; e
meno ancora se ’ambiente sociale o
le nostre inerzie personali ci
inducono a contare poco sugli altri, a



bloccare il nostro mondo interiore
davanti a eventuali intromissioni o a
guardare agli altri solo in quanto ci
POSsSONo essere momentaneamente
utili. Per rendere possibile I’amicizia
dobbiamo essere disposti ad aprire le
porte del cuore. Questo ci rende
sicuramente vulnerabili, ma ci rende
anche piu umani. Chi non ha provato
questi momenti di complicita con
un’altra persona quando I'incontro di
due mondi interiori diventa
evidente? Potremmo pensare che
queste situazioni, piene di candore e
di intensita, siano proprie della
gioventu. Eppure chi non ha piu
paura di aprire la propria interiorita
ed e disposto ad accogliere altri nel
proprio cuore é capace di avviare
amicizie profonde a qualsiasi eta: sia
con i genitori, i fratelli, i figli il
marito o la moglie, con quelli che
vivono nella stessa casa o con i
colleghi di lavoro.

Benevolenza e tenerezza



Fin dall’antichita si e ritenuto che
«’amicizia e una virtu o, in ogni caso,
qualcosa che va unito alle virtu.
Inoltre, € la cosa piu necessaria per
la vita»[2]. Perché I’amicizia si
consolidi e cresca e indispensabile
che gli amici stimolino alcune
disposizioni che favoriscono lo
scambio di interiorita. I’amicizia,
infatti, e fatta di «ricerca del bene
dell’altro, reciprocita, intimita,
tenerezza, stabilita, e una
somiglianza tra gli amici che si va
costruendo con la vita condivisa»[3].

La ricerca del bene dell’altro,
conosciuta anche come benevolenza,
e forse la principale di queste
disposizioni. Significa non tanto che
mi importi un bene concreto dell’altro
— e neppure un bene per laltro —, ma
che mi importi l’altro: mi interessa
che sia felice. La benevolenza indica
I’autenticita dell’affetto verso i nostri
amici, e questo presuppone
«riconoscerli e appoggiarli cosi come



sono, con iloro problemi, i loro
difetti, la loro storia personale, il loro
ambiente e iloro tempi per
avvicinarsi a Cristo. Dunque, per
dare vita a una vera amicizia, &
necessario migliorare la capacita di
guardare con affetto le altre persone
fino a vederle con gli occhi di
Cristo»[4].

Migliorare la nostra capacita di
aprirci agli altri richiede inoltre
crescere in tenerezza.
Contrariamente a cio che a volte si
pensa, la tenerezza «non e la virtu
del debole, anzi, al contrario, denota
fortezza d’animo e capacita di
attenzione, di compassione, di vera
apertura all’altro»[5]. La tenerezza e
un campo fertile, frutto del lavoro
quotidiano: in essa puo crescere la
complicita, la confidenza. «Ognuno
di voi ha il cuore pieno di tenerezza,
come I’ho io»[6], diceva san
Josemaria. La tenerezza la troviamo
in persone affettuosamente



espressive, ma anche in
temperamenti piu introversi, e sa
adeguarsi all’'uno e all’altro modo di
essere. In quei momenti intimi
dell’Ultima Cena, esattamente, Gesu
ha una controversia con Pietro, che
non vuole lasciarsi lavare i piedi (cfr.
Gv 13, 6-11), pero permette anche che
Giovanni reclini il capo sul suo petto
(cfr. Gv 13, 23). La tenerezza
dell’lamico comprende le necessita
dell’altro, rispetta la sua intimita, il
suo modo d’essere; evita di essere
invadente e, invece, offre la sua
presenza silenziosa.

Continuita e sintonia

Un’altra componente indispensabile
dell’amicizia é la continuita della
relazione, perché due interiorita non
si aprono all’improvviso. Le cose
importanti hanno bisogno di tempo
per mettere radici e crescere in un
cuore umano. Alcune volte ci sembra
di aver trovato un nuovo miglior



amico, ma in realta in questa
relazione deve ancora crescere.
«Occorre molto tempo per parlare,
stare insieme, conoscersi... L1 si
forma I’amicizia. Solo con questa
pazienza I’amicizia puo essere
reale»[7].

Gli amici vogliono vedersi, stare
insieme, poter condividere cio che ha
un valore per ognuno di loro. Agli
apostoli piaceva stare con Gesu non
solo perché lo consideravano il
Messia di Israele, ma perché erano
buoni amici. Non lo seguivano solo
per convinzioni storiche o
intellettuali, ma perché Gesu era
diventato parte della loro vita: «Vi
vedro di nuovo e il vostro cuore si
rallegrera e nessuno potra togliervi
la vostra gioia» (Gv 16, 22).

Gli incontri e la comunicazione col
passare del tempo vanno
irrobustendo ’amicizia fino a
renderla solida, anche nel caso di



lontananza. Allora si genera una
particolare sintonia tra gli amici,
perché ognuno comunica
spontaneamente all’altro i beni che
riempiono la propria vita. Questa e la
strada per cui si arriva ad
apprezzare cio che ’altra persona
apprezza, a godere delle sue cose; e
anche, naturalmente, a rattristarsi
per cio che gli causa tristezza.
L’amico attrae sinceramente l’altro,
non lo convince né lo raggira
mascherando di amicizia altri
interessi.

Le virtu per la convivenza

San Tommaso d’Aquino dice che «tra
le cose del mondo non ce n’é una che
si possa degnamente preferire
all’amicizia, perché essa e quella che
unisce ai virtuosi, e mantiene e
innalza la virtu»[8]. La via della virtu
e un’alleata delle relazioni di
amicizia: quelli che coltivano
I'immagine di Dio nella loro vita si



riconoscono facilmente tra loro e
tendono a condividere questa
bellezza interiore.

Non c’e dubbio che alcune di queste
virtu sono piu adatte a predisporre
questo cammino o a farlo crescere:
sono le virtu della convivenza.
«Questo clima di amicizia, che
ognuno é chiamato a portare con se,
e frutto della somma di tanti sforzi
per rendere la vita gradevole agli
altri. E importante crescere in
affabilita, gioia, pazienza, ottimismo,
delicatezza e in tutte le virtu che
rendono amabile la convivenza,
perché cosi le persone possano
sentirsi ben accolte ed essere felici:
Una bocca amabile moltiplica gli
amici, un linguaggio gentile attira i
saluti (Sir 6, 5). La lotta per
migliorare il proprio carattere é
condizione necessaria perché
nascano piu facilmente rapporti di
amicizia»[9].



Non sempre e facile distinguere quali
aspetti della propria personalita
debbono essere modellati nell’ambito
dell’amicizia o quali debbono essere
tollerati — e anche amati — dall’amico.
Forse non e necessario fare troppe
distinzioni, ma é meglio lavorare su
se stessi, cosa che ¢ alla nostra
portata: se sono timido, cerchero di
essere piu estroverso; se ho reazioni
violente, mi impegnero ad
ammorbidirle; se ho la tendenza a
essere indifferente, cerchero di
manifestare chiaramente quello che
sento, ecc. Quello che in ogni caso
non porterebbe molto lontano
sarebbe rimanere in una ostinata
affermazione del proprio io. San
Josemaria invitava tutti a non cadere
in questa trappola: «A volte pretendi
di giustificarti, dicendo che sei
distratto, svagato; o che, per
carattere, sei arido, riservato. E
aggiungi che, per questo, non conosci
a fondo neppure le persone con le
quali convivi. — Senti: questa scusa



non ti lascia tranquillo, non é
vero?»[10].

kK 3k

Ogni amicizia é un dono che si
riceve, e quando viene accettata
diventa un dono per I'altro. E una
caratteristica dell’amore: puo darlo
solo chi prima lo ha ricevuto. Anche
I’amore che Cristo offre ai suoi
apostoli e preceduto da quello che e
stato dato a lui: «Come il Padre ha
amato me, anche io ho amato

voi» (Gv 15, 9). Percio, oltre a
crescere in tutte le virtu che ci
aiutano ad aprirci agli altri, la cosa
piu importante per essere veri amici
é approfondire ’amore di Dio per
noi. Man mano che aumenta questa
relazione di intimita, la capacita di
amare gli altri si amplia. «<Amore di
Dio e amore del prossimo sono
inseparabili, sono un unico
comandamento. Entrambi pero
vivono dell'amore preveniente di Dio



che ci ha amati per primo [...].
L'amore é “divino” perché viene da
Dio e ci unisce a Dio e, mediante
questo processo unificante, ci
trasforma in un Noi che supera le
nostre divisioni e ci fa diventare una
cosa sola, fino a che, alla fine, Dio sia
“tutto in tutti” (cfr. 1 Cor 15, 28)»[11].

Jorge Mario Jaramillo

[1] Mons. Fernando Ocariz, Lettera
pastorale, 1-XI-2019, n. 2.

[2] Aristotele, Etica a Nicomaco,
1155a.

[3] Papa Francesco, Es. ap. Amoris
Laetitia, n. 123.

[4] Mons. Fernando Ocariz, Lettera
pastorale, 1-XI-2019, n. 8.


https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/archive/ITA0001/__PXS.HTM&sa=D&source=editors&ust=1626687122520000&usg=AOvVaw2iph7P_wD19xI3jVIqVngr
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/archive/ITA0001/__PXS.HTM&sa=D&source=editors&ust=1626687122521000&usg=AOvVaw02ypr3PjguCbI2I_wR97bS
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/archive/ITA0001/__PXS.HTM&sa=D&source=editors&ust=1626687122522000&usg=AOvVaw3-uF0EROL6fb1sSgMsAdec
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/archive/ITA0001/__PXS.HTM&sa=D&source=editors&ust=1626687122522000&usg=AOvVaw3-uF0EROL6fb1sSgMsAdec

[5] Papa Francesco, Omelia, 19-
I11-2013.

[6] San Josemaria, Appunti di un
incontro familiare, 15-1X-1971, AGP,
Biblioteca, PO1.

[7] Papa Francesco, Intervista, 13-
[X-2015. Il testo completo si trova nel
sito web dell’Agencia Informativa
Catolica Argentina.

[8] San Tommaso d’Aquino, Del
governo dei principi, 1, X.

[9] Mons. Fernando Ocariz, Lettera
pastorale, 1-XI-2019, n. 9.

[10] San Josemaria, Solco, n. 755.

[11] Benedetto XVI, Enc. Deus Caritas
est, n. 18.

pdf | documento generato
automaticamente da https://


https://opusdei.org/it/article/molto-umani-molto-divini-v-per-poter-essere-amici/

opusdei.org/it/article/molto-umani-
molto-divini-v-per-poter-essere-amici/
(26/01/2026)


https://opusdei.org/it/article/molto-umani-molto-divini-v-per-poter-essere-amici/
https://opusdei.org/it/article/molto-umani-molto-divini-v-per-poter-essere-amici/

	​Molto umani, molto divini (V): Per poter essere amici

