
opusdei.org

Molto umani, molto
divini (III): Cercare i
sentimenti di Cristo

In questo terzo articolo ci
addentriamo nel cuore delle
virtù: che cosa sono, come
orientano la nostra affettività e
perché ci rendono più liberi.

28/06/2021

Facevano ormai domande di ogni
genere, buttate lì con l’intenzione di
far incespicare Gesù nei suoi
discorsi. Il Signore dava le risposte,
una dopo l’altra, senza spazientirsi.



Alla fine si fa avanti uno scriba,
meravigliato da tutto ciò che ha
ascoltato. Ammirato dagli
insegnamenti del Maestro, propone
pubblicamente un dubbio che lo
inquieta da tempo: Qual è la cosa più
importante nella vita? Egli, pur
abituato a osservare
minuziosamente fin le più piccole
prescrizioni, a volte rimaneva
confuso: non riusciva a sapere fra le
tante cose che faceva che cosa fosse
essenziale. Dunque, azzarda la sua
domanda: «Qual è il primo di tutti i
comandamenti?» (Mc 12, 28). Gesù
vuole mettere un po’ di ordine
nell’intimo di quest’uomo, che cerca
sinceramente di essere felice, e si
serve di alcune parole della Scrittura,
che sembrano far parte del
linguaggio degli innamorati: «Amerai
il Signore tuo Dio con tutto il tuo
cuore e con tutta la tua anima, con
tutta la tua mente e con tutta la tua
forza» (Mc 12, 30).



Gesù vuol farci capire che la vita di
coloro che credono in Dio «non può
ridursi a un’obbedienza ansiosa e
forzata, ma deve avere come
principio l’amore»[1]. Amare con il
cuore, con la mente, con l’anima e
con tutte le forze. Ma, come riuscire
a farlo? San Paolo indicherà la via ai
filippesi: «Abbiate in voi gli stessi
sentimenti di Cristo Gesù» (Fil 2, 5);
sentire e reagire come Gesù per ogni
cosa: persone, vicende, situazioni.
Grazie ai sentimenti di Cristo si
superano le divisioni interiori che
mettono a dura prova la stabilità
dell’amore. Se, oltre a seguire i passi
e le parole del Signore, ci sforziamo
di sentire come lui, troveremo la
semplicità e la felicità che lo scriba
cercava.

L’importanza del mondo interiore

Il Catechismo della Chiesa ci dice che
le passioni, i sentimenti, «sono
componenti naturali dello psichismo



umano; fanno da tramite e
assicurano il legame tra la vita
sensibile e la vita dello spirito»[2];
sono presenti nella vita di tutti gli
uomini, e dunque c’erano anche
nella vita di Cristo. Sappiamo, infatti,
che Gesù pianse alla vista della
tomba dell’amico Lazzaro (cfr. Gv 11,
35) e che reagì con fermezza davanti
ai trafficanti che avevano
trasformato il Tempio di
Gerusalemme in un mercato (cfr. Gv
2, 3-17). Lo osserviamo anche
riempirsi di gioia nel vedere come i
semplici accolgono il Vangelo (cfr. Mt
11, 25).

Per comprendere bene questo
ambito della nostra affettività,
dobbiamo prima distinguere fra le
nostre azioni, da una parte, e i nostri 
sentimenti o passioni, dall’altra; in
altre parole, fra quello che facciamo
e quello che ci succede. Diciamo che 
agiamo quando progettiamo e
facciamo qualcosa di nostra



iniziativa: per esempio, quando
decidiamo di metterci a studiare o di
andare a far visita a un amico
malato. Altre volte, invece, possiamo
rimanere meravigliati per una
reazione imprevista in seguito a una
data situazione: di ira per una parola
che consideriamo offensiva, di
tristezza per la morte inaspettata di
una persona amata o di invidia per
una cosa importante che avremmo
voluto avere. Questi fenomeni
dell’anima che si producono senza
che noi lo decidiamo si chiamano 
sentimenti o passioni.

Proprio perché i sentimenti non sono
dovuti a noi, non costituiscono né un
merito né un peccato. Ciò non vuol
dire, tuttavia, che siano sempre
neutri, in quanto «ricevono
qualificazione morale nella misura in
cui dipendono effettivamente dalla
ragione e dalla volontà»[3]; vale a
dire, nella misura in cui vengono
cercati attivamente o si acconsente



ad essi, accogliendoli. Nemmeno la
spontaneità con la quale appaiono in
noi vuol dire che abbiano poca
importanza per la vita cristiana,
perché in realtà accade tutto il
contrario: i sentimenti suppongono
un giudizio preliminare dell’evento
davanti al quale nascono e
suggeriscono una linea di condotta
successiva. E potremo modellarli con
calma perché si adeguino sempre più
a ciò che veramente vogliamo.

Per esempio, nel caso di un evento
che ci sembra buono, nasce una
passione come la gioia o l’entusiasmo
che a sua volta suggerisce come fare
ad approvare la situazione o ad
avvicinarsi a una persona. Viceversa,
nel caso di un evento che ci sembra
cattivo, nasce una passione come
l’ira o la tristezza che, a sua volta,
suggeriscono azioni come il
rimprovero o l’allontanamento.
Naturalmente, certe volte si
presenterà una situazione che non è



da approvare, malgrado il giudizio
preliminare dei nostri sentimenti sia
positivo; potrà darsi anche che certe
volte vediamo un’offesa dove non c’è,
e sarebbe un errore reagire con un
comportamento di censura: Si può
dire, dunque, che quando le passioni
contengono un giudizio autentico
sono un aiuto per la vita cristiana,
perché permettono che si faccia il
bene in modo spontaneo, e invece
quando hanno alla radice un giudizio
falso, la ostacolano.

È chiaro che chi ha delle passioni che
si basano su percezioni errate della
realtà può comunque agire bene,
resistendo con impegno a questo
sentimento. Però non si può per tutta
la vita andare contro corrente,
lottando continuamente contro
l’impeto delle passioni cattive,
facendo ciò che non piace fare o
respingendo sempre quello verso cui
tende l’affettività. Una lotta sostenuta
contro i propri sentimenti può



portare facilmente allo
scoraggiamento o all’esaurimento. Se
non si riesce a educare questo
mondo interiore, alla fine appare
difficile discernere ciò che è buono
da ciò che è cattivo, perché la mente
si oscura e quasi sempre si cederà
facilmente ai sentimenti, così come
vengono, senza valutarli.

L’educazione dell’affettività

«Educare è introdurre nella vita e la
grandezza della vita è avviare
processi. Insegnate ai giovani ad
avviare processi e a non occupare
spazi!»[4]. Così una volta il Papa ha
risposto a una insegnante durante un
incontro con la comunità educativa
di una scuola. Questa
raccomandazione è valida anche per
la formazione dell’affettività, che
non si propone semplicemente di
contenere le passioni cattive o di
bloccare certi comportamenti, ma di
dare forma, un po’ per volta al



mondo dei sentimenti, perché i
movimenti che sorgono
spontaneamente in noi ci aiutino a
fare il bene in modo rapido e
naturale. Educare i sentimenti vuol
dire iniziare un processo che ci
porterà ad accogliere meglio la
grazia di Dio, e in tal modo
identificarci con Gesù. L’affettività
ordinata permette che ci piaccia fare
ciò che è buono; permette che ciò che
ci fa piacere fare coincida, quasi
sempre, con ciò che fa piacere a Dio.

Per educare i sentimenti è necessario
comprenderli, sapere perché
sorgono. Siamo stati creati con una
inclinazione naturale verso ciò che è
buono per noi: l’istinto di
sopravvivenza, la tendenza sessuale,
il desiderio di conoscere, la necessità
di lavorare e di avere amici,
l’esigenza ragionevole di
riconoscenza e di rispetto da parte di
coloro che frequentiamo, la ricerca
del senso e della trascendenza, ecc.



Tutte queste inclinazioni naturali
sono una specie di forza che esce da
noi in cerca di ciò di cui abbiamo
bisogno. Quando la tendenza trova
soddisfazione, si produce una
risonanza interiore positiva, che è un
sentimento: gioia, gratitudine,
serenità... Ma quando la tendenza si
vede frustrata, sorge un sentimento
negativo: rabbia, confusione,
pessimismo.

Vi sono, tuttavia, due fattori che
deformano il mondo dei sentimenti e
ostacolano il funzionamento
armonico della nostra anima. Il
primo è il disordine che il peccato ha
prodotto nel sistema delle tendenze:
la grazia della giustificazione in
Cristo elimina la colpa, ma non ci
viene restituita immediatamente
l’integrità dei desideri: si tratta di
una strada da percorrere
progressivamente. Il secondo fattore
varia da una persona all’altra: in
funzione dell’educazione ricevuta,



dell’ambiente sociale e dei peccati
personali, la struttura delle nostre
tendenze può deformarsi
ulteriormente. Per correggere questo
disordine ed evitare che sorgano
sentimenti negativi, dovremo
discendere fino allo strato più
profondo della personalità e
ordinarlo al bene. E questo si ottiene
mediante le virtù.

Che cosa sono le virtù

All’inizio del XIV secolo Giotto riempì
di affreschi l’interno di una cappella
di Padova, che oggi è considerata una
delle più importanti opere d’arte del
mondo. Nelle pareti laterali ogni
dipinto presenta una scena della vita
di Gesù e di Maria,
dall’Annunciazione fino
all’Ascensione. Tutte convergono
nella parete del fondo, che
rappresenta la fine dei tempi: la
scena del Giudizio Finale, con i beati
alla destra di Cristo e i dannati alla



sua sinistra. Ma c’è qualcosa di più:
le pareti laterali, nella parte
inferiore, nella zona più vicina allo
spettatore, riproducono due gruppi
di sette immagini che non fanno
parte in senso proprio della storia
della salvezza: si tratta della
personificazione delle sette virtù e
dei sette vizi. In questa successione
di immagini, che inoltre si rivolgono
verso l’uno o l’altro lato del Signore
nella sua maestà, l’artista sembra
aver voluto rappresentare la
collaborazione umana alla storia
divina: la possibilità che noi abbiamo
di rendere più facile o più difficile
l’opera della grazia.

In tal senso, notava san Josemaría,
sono molte le persone che «forse non
hanno avuto l’occasione di ascoltare
la parola divina o che l’hanno
dimenticata. Ma sovente le loro
disposizioni sono umanamente
sincere, leali, compassionevoli,
oneste. Oso affermare che chi



riunisce in sé tali condizioni, non è
lontano dall’essere generoso con Dio,
perché le virtù umane sono il
fondamento delle virtù
soprannaturali»[5].

Però, che cosa s’intende per virtù?
Possiamo possederle come
prendiamo le cose con le mani, come
indossiamo un abito o calziamo un
paio di scarpe? In qualche modo, sì:
l’intelletto e la volontà, che sono le
nostre facoltà spirituali, e anche gli
appetiti sensibili, hanno la capacità
di possedere. Anche se non si tratta
di oggetti materiali, sono delle
qualità che, quando si stabilizzano, si
chiamano abiti buoni o virtù. Queste
qualità non sono visibili come le
forme e i colori, ma la loro presenza
si avverte facilmente in una persona.
Per esempio, un matematico fa con
facilità operazioni e calcoli che non
riesce né a fare né a capire chi non
ha fatto studi di matematica. Il
matematico possiede una scienza,



che è una virtù intellettuale. Una
persona temperante, per fare un
altro esempio, mangia e beve ciò che
è ragionevole senza grande sforzo,
perché possiede una virtù morale,
che è la temperanza. Chi non è
padrone di questo abito, soltanto con
difficoltà e impegno riuscirà a
limitarsi a ciò che è ragionevole;
viceversa, chi ha il vizio che si
oppone alla temperanza, la gola,
facilmente mangerà più del dovuto.

Le virtù morali hanno tre dimensioni
fondamentali. La prima è di
carattere intellettuale: dato che le
virtù debbono regolare una reazione,
si presuppone la conoscenza di uno
stile di vita, quello di chi segue
Cristo. La virtù della povertà, per
esempio, presuppone la conoscenza
del ruolo che i beni economici hanno
nella vita di un cristiano. La seconda
dimensione delle virtù è la loro
natura affettiva: si introducono nelle
tendenze che si rivolgono verso ogni



bene concreto, modificandole un po’
per volta e facendo in modo che il
loro movimento spontaneo si adegui
allo stile di vita cristiano. Questo si
ottiene mediante la ripetizione di atti
che siano nello stesso tempo liberi,
conformi a ciò che è virtuoso e
realizzati proprio perché sono buoni.
Gli atti che sembrano buoni, ma che
venissero compiuti per timore, per
convenienza o per altri motivi
estranei al bene, non riuscirebbero a
rendere virtuose le tendenze umane,
perché non modellerebbero
l’affettività. La terza dimensione
delle virtù, infine, è che generano
una predisposizione al bene: il
virtuoso ha una facilità e un acume
speciali per distinguere il bene dal
male, anche in situazioni complesse
o impreviste.

Le virtù ci liberano

Nel presentarsi come il buon pastore,
una immagine che nei suoi



ascoltatori evocava l’arrivo del
salvatore del popolo, Gesù dice: «Io
sono venuto perché abbiano la vita e
l’abbiano in abbondanza» (Gv 10, 10).
Questa vita abbondante e piena ce la
dà la grazia di Dio, che poggia sui
nostri aneliti nello scoprire e
prendere il meglio di ciò che è alla
nostra portata. Per questo motivo,
possedere questi abiti ci rende più
liberi; a poco a poco ci fa diventare
persone più flessibili, che sanno
scoprire il modo di fare il bene in
situazioni molto diverse. Le virtù ci
liberano perché ci permettono di
scegliere tra i beni diversi che si
presentano a noi. I vizi, invece, sono
rigidi, perché generano automatismi,
reazioni che sono difficili da
abbandonare.

L’identificazione con Cristo, verso la
quale ci muove lo Spirito Santo,
finisce con l’acquisire e consolidare
le virtù che Gesù ha insegnato, sia
quelle teologali che le morali. Ci



siamo soffermati sulle seconde, che
mettono ordine nel mondo interiore
dei sentimenti, così importanti per la
vita cristiana. Tuttavia il motore e la
radice di tutte queste virtù è la carità.
Senza di essa, tutto il resto sarebbe
considerato un peso che opprime la
libertà. Quando si desidera vivere
sinceramente per la gloria del Padre,
come visse Cristo, questo amore
guida con delicatezza le scelte, in
modo che siano sempre più simili a
quelle di Gesù. Il comandamento con
il quale Gesù rispose allo scriba –
amare Dio con tutto il cuore e con
tutte le forze – non riguarda le
obbedienze forzate: ha bisogno di
figli che si dedichino ad attività
piacevoli, perché pensano come
pensa Gesù.

Ángel Rodríguez Luño



[1] Papa Francesco, Angelus, 25-
X-2020.

[2] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1764.

[3] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1767.

[4] Papa Francesco, Discorso, 6-
IV-2019.

[5] San Josemaría, Amici di Dio, n. 74.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/molto-umani-
molto-divini-iii-cercare-i-sentimenti/

(25/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/molto-umani-molto-divini-iii-cercare-i-sentimenti/
https://opusdei.org/it/article/molto-umani-molto-divini-iii-cercare-i-sentimenti/
https://opusdei.org/it/article/molto-umani-molto-divini-iii-cercare-i-sentimenti/

	Molto umani, molto divini (III): Cercare i sentimenti di Cristo

