
opusdei.org

Molto umani, molto
divini (XIX): non
essere perfetti, ma
dare il meglio di sé

Come in una scalata, nel
cammino verso la santità tutti
desiderano arrivare in cima;
ma in questo caso, ognuno ha la
sua vetta da raggiungere e ci
riesce nella misura in cui fa
fiorire le caratteristiche
personalissime del suo essere,
guardando al Padre e non a
standard irrealizzabili di
perfezione.



13/06/2023

Perché ognuno dia il meglio

Un poeta immaginava che gli uccelli
delle coste, sostenuti dalla brezza,
volassero inebriate dal piacere di
contemplare sempre la spuma del
mare e la bellezza del cielo. Se non
abbiamo la fortuna di vivere in riva
all’oceano, forse possiamo ricordare
fino a che punto ritorniamo
impressionati ogni volta che
abbiamo l’occasione di rivedere quei
luoghi; e non solo per l’immensità del
mare, per i suoi colori, o per il
paesaggio che genera, ma anche per i
suoi suoni. In realtà ormai sono
infinite le registrazioni dei suoni del
mare che permettono, in qualsiasi
angolo del mondo, di guadagnare un
piccolo accesso a quell’insieme di
voci – dell’acqua, delle rocce, degli
uccelli, della sabbia – così tonificanti



per chi le sta ad ascoltare. San
Josemaría immaginava le virtù
proprio come uno di questi suoni,
tanto diversi come timbro e intensità,
ma che nell’insieme formano la
musica marina: «Come il clamore
dell’oceano si compone del rumore di
ciascuna delle onde, così la santità
del vostro apostolato si compone
delle virtù personali di ciascuno di
voi»[1].

Essere perfetti non vuol dire
essere uguali

San Girolamo scrive che «Gesù Cristo
non comanda cose impossibili, ma
cose perfette»[2]. A questo punto
potremmo obiettare che proprio ciò
che è perfetto spesso ci appare come
impossibile. Chi oserebbe dire di se
stesso che le sue azioni sono
«perfette»? Del resto le testimonianze
dei santi vanno esattamente nella
direzione contraria: essi, man mano
che si avvicinano alla luce di Dio,



sono sempre più consapevoli delle
loro imperfezioni. La perplessità
aumenta quando ci rendiamo conto
che il passo del Vangelo al quale si
riferisce san Girolamo è proprio un
comando di Gesù: «Siate perfetti
come è perfetto il Padre vostro
celeste» (Mt 5, 48). Quale mistero
nascondono queste parole?

Un primo chiarimento indispensabile
è dovuto al fatto che noi
probabilmente intendiamo
l’aggettivo «perfetto» come qualcosa
di insuperabile nel suo genere,
qualcosa che ormai non può
migliorare ulteriormente. Applicata
alla condotta di una persona, una
tale idea di «perfezione» può
allontanarla a tal punto dalla nostra
comune esperienza da generare in
noi addirittura una sorta di
repulsione. Eppure il significato più
frequente col quale questa parola
viene utilizzata nella Bibbia si
riferisce a qualcosa di completo, di



realizzato, che dà tutto quello che
può dare di sé. Così si capisce meglio
che l’invito di Cristo a «essere
perfetti» non è come il coronamento
di una lista di criteri da osservare in
tutti gli ambiti della vita, ma il
coronamento di un discorso nel
quale si parla di amare tutti, amici e
nemici, come Dio li ama (cfr. Mt 5,
43-48). «Essere santi non è fare
sempre più cose o raggiungere certi 
standard che ci siamo prefissati. Il
cammino verso la santità, come ci
spiega san Paolo, consiste nel
corrispondere all’azione dello Spirito
Santo, finché Cristo non sia formato
in noi (cfr. Gal 4, 19)»[3].

In continuità con questo significato
di «perfezione», il Catechismo della
Chiesa parla della virtù precisando
prima di tutto che «essa consente alla
persona, non solo di compiere atti
buoni, ma di dare il meglio di sé»[4].
Come per generare il suono del mare
si mescolano tutte le onde, una



sempre diversa dall’altra, in una vita
santa suona in armonia ognuna delle
virtù: insieme costruiscono la
migliore versione di ciascuno. E
come nel mondo non esistono due
persone eguali, non esistono neppure
due maniere uguali di coniugare
ognuna delle virtù. Per diventare
santi, vale a dire, per portarci a lui,
Dio si avvale di ognuna delle nostre
caratteristiche, uniche, che egli
conosce molto meglio di noi.
Compete a ognuno di noi addentrarsi
nel «mistero del progetto unico e
irripetibile che Dio ha per ciascuno e
che si realizza in mezzo ai più
svariati contesti e limiti»[5]:
trasformare, con la grazia di Dio e
con la nostra libertà, il figlio amato,
la figlia amata, in coloro che il
Signore ha sognato fin dall’eternità.
Ecco perché, sin dagli inizi, san
Josemaría diceva a coloro che si
avvicinavano all’Opus Dei: «Dovete
essere diversi come diversi sono i
santi nel cielo, ognuno dei quali ha le



proprie note personali e
specialissime»[6].

La santità è un abito su misura

Le diverse virtù non solo ci aiutano a
optare per il bene invece che per il
male in ogni azione concreta; questo
è già molto, ma è ancora poco. In
realtà, questa padronanza su noi
stessi dovuta alle virtù, la
disposizione delle nostre forze verso
l’amore, ci spinge a preferire il
meglio mettendo da parte tutto ciò
che è mediocre. A volte una
concezione riduttiva della virtù ha
fatto sì che la concepissimo come un
compromesso fra due estremi
negativi, come un punto centrale
geometrico fra due poli che vogliamo
evitare. Così, invece di guardare
verso la vetta, ci preoccupiamo di più
di non cadere nel precipizio della
destra o della sinistra. E invece Dio
ha dato a ciascuno di noi la nostra
vetta personale, che compete al



nostro personale paesaggio
geologico, verso la quale possiamo
intraprendere il cammino; e in
questo paesaggio tocca a noi scoprire
sia i diversi ostacoli o pericoli che ci
minacciano, sia il terreno sul quale i
nostri passi aderiscono meglio al
suolo.

Nel commentare l’etica aristotelica,
san Tommaso afferma che «mediano
è per noi ciò che non supera né
manca della dovuta proporzione per
noi. Ecco perché questo medianità
non è la medesima per tutti»[7]. Il
santo domenicano lo spiega con
l’immagine delle scarpe, per cui ogni
persona deve trovare il suo numero;
il filosofo greco, da parte sua, si serve
dell’immagine del cibo, nel senso che
non sono frugali nella stessa misura
un atleta e uno che non pratica
nessun esercizio fisico. Dato che non
esiste una maniera unica di vivere le
virtù, non sembra una buona idea
quella di tentare di scrivere ricette



universali perché ognuno diventi
una persona ordinata, generosa o
umile. Inoltre, come del resto aveva
capito anche Aristotele, uno non
deve diventare virtuoso solo per
compiere esternamente una serie di
atti, ma per compierli con alcune
disposizioni interiori specifiche: «In
primo luogo, se sa quello che fa; poi,
se le sceglie e se le sceglie per se
stesse; e, in terzo luogo, se le fa con
fermezza e incrollabilmente»[8].
Perciò, se l’ambiente formativo non
spinge le persone a comprendere
l’interesse che hanno di acquisire
questa o quella virtù, e a sceglierla
liberamente mossi dall’amore, gli atti
esterni che presumibilmente
lavorano in quella direzione
rischiano di operare a vuoto.

Meravigliata dal fatto che, per farci
santi, il Signore voglia avvalersi delle
caratteristiche personali di ciascuno
di noi, una donna semplice pregava:
«Facci vivere la nostra vita, non



come un gioco di scacchi nel quale
tutto si calcola, non come una partita
nella quale tutto è difficile, non come
un teorema che ci rompe la testa, ma
come una festa senza fine dove si
rinnova l’incontro con te, come un
ballo, come una danza tra le braccia
della tua grazia»[9].

Muscoli che si flettono in ogni
direzione

Uno degli indicatori di una buona
forma fisica è che i muscoli abbiano
una grande elasticità. In seguito agli
esercizi di stiramento e a una buona
cura delle articolazioni il corpo può
raggiungere anche condizioni difficili
da immaginare. Mantenere questa
flessibilità muscolare aiuta a evitare
problemi causati da cattive posizioni
continuate e riduce la probabilità di
farsi male. Qualcosa di simile
avviene con le virtù nella vita
spirituale, e perciò san Josemaría era
solito dire che «la santità possiede la



flessibilità dei muscoli agili»[10]. In
questo senso spiega che, allo stesso
modo che a volte l’amore di Dio ci
indurrà a impegnarci a fare cose che
ci costano, altre volte ci permetterà
di scegliere cose più comode e a
ringraziare.

Non è un caso che la parola «virtù»
provenga dal latino virtus, che
significa capacità o forza, proprio
come avviene con i muscoli. Le virtù,
nella misura in cui sono passate a far
parte di noi, non solo ci permettono
di compiere gli atti buoni con piacere
e con facilità, ma ci rendono flessibili
nell’adottare la direzione
eventualmente richiesta da ogni
circostanza. È vero che le virtù ci
fanno fare le cose in maniera
ordinata; ma, più in profondità, ci
permettono di essere noi stessi
ordinati, anche se certe volte potrà
non sembrarlo esteriormente o non
sia opportuno concretarlo in una
determinata maniera.



Si racconta che san Carlo Borromeo,
da giovane vescovo, aveva fama di
essere una persona molto austera,
che mangiava e beveva pane e acqua
nelle quantità indispensabili;
tuttavia, se questo potesse favorire le
relazioni con alcune persone, non
aveva nessun problema nel bere del
vino con la frequenza necessaria[11].
«Se noi cristiani agissimo
diversamente – osservava il
fondatore dell’Opus Dei –,
correremmo il rischio di diventare
rigidi, senza vita, come una bambola
di pezza»[12]. Proprio una delle cose
che si constata nelle bambole di
pezza è che non possono far altro che
sorridere. A tutti noi piace essere
circondati da persone allegre, purché
lo siano liberamente, al momento
giusto e in modo adeguato, e non
perché siano riusciti a incorporare
meccanicamente un determinato
comportamento.



San Francesco di Sales, proprio
all’inizio del suo carteggio con quella
che un giorno sarebbe stata santa
Giovanna de Chantal, la metteva in
guardia da una eventuale mancanza
di libertà di figlia di Dio verso la
quale poteva scivolare, anche
attraverso i suoi aneliti di vita
cristiana. «Un’anima che si è abituata
all’esercizio della meditazione, se la
interrompi, la vedrai venir fuori con
pena, ansiosa e sbigottita. Un’anima
veramente libera verrà fuori con un
volto sereno e un cuore benevolo
verso l’importuno che l’ha
disturbata, perché è la stessa cosa: o
servire Dio meditando, o servirlo
sopportando il prossimo; entrambe le
cose sono volontà di Dio, ma in quel
momento è necessario sopportare il
prossimo»[13].

* * *

«Siate coraggiosi! – così papa
Francesco incitava un gruppo di



giovani polacchi – Il mondo ha
bisogno della vostra libertà di spirito,
del vostro sguardo fiducioso sul
futuro, della vostra sete di verità, di
bontà e di bellezza»[14]. La forza e la
flessibilità che ci offrono le virtù
sono come il fragore dell’oceano che
insiste nel mostrarci le sue novità e
la sua bellezza; inoltre manifestano
allo Spirito Santo la nostra docilità in
modo che Cristo si formi nella nostra
anima in una maniera unica nella
storia. Non è strano che il
Catechismo ci parli delle virtù
proprio nel capitolo su «la vocazione
dell’uomo»[15]: perché siamo chiamati
a vivere questa vita divina, siamo
chiamati a elevare lo sguardo verso
l’orizzonte, come quegli uccelli
costieri, affidandoci al fatto che Dio
ci aiuta nella nostra lotta.

[1] San Josemaría, Cammino, n. 960.



[2] San Girolamo, citato in Catena
Aurea, commento a Mt 5, 43-48.

[3] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale 28-X-2020, n. 6.

[4] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1803.

[5] Papa Francesco, Gaudete et
exsultate, n. 170.

[6] San Josemaría, Cammino, n. 947.

[7] San Tommaso d’Aquino, 
Commento all’Etica Nicomachea,
Libro II, lezione VI.

[8] Aristotele, Etica Nicomachea,
1105a-1105b

[9] Serva di Dio Madeleine Delbrêl,
“El baile de la obediencia”.

[10] San Josemaría, Forgia, n. 156.
Citato in mons. Fernando Ocáriz,
Lettera pastorale, 28-X-2020, n. 6.



[11] Cfr. lettera di san Francesco di
Sales alla baronessa de Chantal, 14-
X-1604.

[12] San Josemaría, Forgia, n. 156.

[13] San Francesco di Sales, lettera
alla baronessa de Chantal, 14-X-1604.

[14] Papa Francesco, Messaggio, 15-
VIII-2018.

[15] Catechismo della Chiesa
Cattolica, Parte Terza, Sezione Prima.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/molto-umani-
molto-divini-XIX-dare-il-meglio-di-se/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/molto-umani-molto-divini-XIX-dare-il-meglio-di-se/
https://opusdei.org/it/article/molto-umani-molto-divini-XIX-dare-il-meglio-di-se/
https://opusdei.org/it/article/molto-umani-molto-divini-XIX-dare-il-meglio-di-se/

	Molto umani, molto divini (XIX): non essere perfetti, ma dare il meglio di sé

