
opusdei.org

Misericordia e non
sacrifici

La nostra fede si traduce in atti
concreti e quotidiani, destinati
ad aiutare il nostro prossimo
nel corpo e nello spirito e sui
quali saremo giudicati: nutrirlo,
visitarlo, confortarlo, educarlo.

30/01/2016

MESSAGGIO DEL SANTO PADRE
FRANCESCO PER LA QUARESIMA
2016

"Misericordia io voglio e non
sacrifici" (Mt 9,13).



Le opere di misericordia nel
cammino giubilare

1. Maria, icona di una Chiesa che
evangelizza perché evangelizzata

Nella Bolla d’indizione del Giubileo
ho rivolto l’invito affinché «la
Quaresima di quest’anno giubilare
sia vissuta più intensamente come
momento forte per celebrare e
sperimentare la misericordia di
Dio» (Misericordiae Vultus, 17). Con
il richiamo all’ascolto della Parola di
Dio ed all’iniziativa «24 ore per il
Signore» ho voluto sottolineare il
primato dell’ascolto orante della
Parola, in specie quella profetica. La
misericordia di Dio è infatti un
annuncio al mondo: ma di tale
annuncio ogni cristiano è chiamato a
fare esperienza in prima persona. E’
per questo che nel tempo della
Quaresima invierò i Missionari della
Misericordia perché siano per tutti



un segno concreto della vicinanza e
del perdono di Dio.

Per aver accolto la Buona Notizia a
lei rivolta dall’arcangelo Gabriele,
Maria, nel Magnificat, canta
profeticamente la misericordia con
cui Dio l’ha prescelta. La Vergine di
Nazaret, promessa sposa di
Giuseppe, diventa così l’icona
perfetta della Chiesa che evangelizza
perché è stata ed è continuamente
evangelizzata per opera dello Spirito
Santo, che ha fecondato il suo
grembo verginale. Nella tradizione
profetica, la misericordia ha infatti
strettamente a che fare, già a livello
etimologico, proprio con le viscere
materne (rahamim) e anche con una
bontà generosa, fedele e
compassionevole (hesed), che si
esercita all’interno delle relazioni
coniugali e parentali.

2. L’alleanza di Dio con gli uomini:
una storia di misericordia



Il mistero della misericordia divina si
svela nel corso della storia
dell’alleanza tra Dio e il suo popolo
Israele. Dio, infatti, si mostra sempre
ricco di misericordia, pronto in ogni
circostanza a riversare sul suo
popolo una tenerezza e una
compassione viscerali, soprattutto
nei momenti più drammatici quando
l’infedeltà spezza il legame del Patto
e l’alleanza richiede di essere
ratificata in modo più stabile nella
giustizia e nella verità. Siamo qui di
fronte ad un vero e proprio dramma
d’amore, nel quale Dio gioca il ruolo
di padre e di marito tradito, mentre
Israele gioca quello di figlio/figlia e di
sposa infedeli. Sono proprio le
immagini familiari – come nel caso di
Osea (cfr Os 1-2) – ad esprimere fino
a che punto Dio voglia legarsi al suo
popolo.

Questo dramma d’amore raggiunge il
suo vertice nel Figlio fatto uomo. In
Lui Dio riversa la sua misericordia



senza limiti fino al punto da farne la
«Misericordia incarnata»
(Misericordiae Vultus, 8). In quanto
uomo, Gesù di Nazaret è infatti figlio
di Israele a tutti gli effetti. E lo è al
punto da incarnare quel perfetto
ascolto di Dio richiesto ad ogni ebreo
dallo Shemà, ancora oggi cuore
dell’alleanza di Dio con Israele:
«Ascolta, Israele: il Signore è il nostro
Dio, unico è il Signore. Tu amerai il
Signore, tuo Dio, con tutto il cuore,
con tutta l’anima e con tutte le
forze» (Dt 6,4-5). Il Figlio di Dio è lo
Sposo che fa di tutto per guadagnare
l’amore della sua Sposa, alla quale lo
lega il suo amore incondizionato che
diventa visibile nelle nozze eterne
con lei.

Questo è il cuore pulsante del
kerygma apostolico, nel quale la
misericordia divina ha un posto
centrale e fondamentale. Esso è «la
bellezza dell’amore salvifico di Dio
manifestato in Gesù Cristo morto e



risorto» (Esort. ap. Evangelii
gaudium, 36), quel primo annuncio
che «si deve sempre tornare ad
ascoltare in modi diversi e che si
deve sempre tornare ad annunciare
durante la catechesi» (ibid., 164). La
Misericordia allora «esprime il
comportamento di Dio verso il
peccatore, offrendogli un’ulteriore
possibilità per ravvedersi, convertirsi
e credere» (Misericordiae Vultus, 21),
ristabilendo proprio così la relazione
con Lui. E in Gesù crocifisso Dio
arriva fino a voler raggiungere il
peccatore nella sua più estrema
lontananza, proprio là dove egli si è
perduto ed allontanato da Lui. E
questo lo fa nella speranza di poter
così finalmente intenerire il cuore
indurito della sua Sposa.

3. Le opere di misericordia

La misericordia di Dio trasforma il
cuore dell’uomo e gli fa sperimentare
un amore fedele e così lo rende a sua



volta capace di misericordia. È un
miracolo sempre nuovo che la
misericordia divina si possa irradiare
nella vita di ciascuno di noi,
motivandoci all’amore del prossimo
e animando quelle che la tradizione
della Chiesa chiama le opere di
misericordia corporale e spirituale.
Esse ci ricordano che la nostra fede si
traduce in atti concreti e quotidiani,
destinati ad aiutare il nostro
prossimo nel corpo e nello spirito e
sui quali saremo giudicati: nutrirlo,
visitarlo, confortarlo, educarlo.
Perciò ho auspicato «che il popolo
cristiano rifletta durante il Giubileo
sulle opere di misericordia corporali
e spirituali. Sarà un modo per
risvegliare la nostra coscienza spesso
assopita davanti al dramma della
povertà e per entrare sempre più nel
cuore del Vangelo, dove i poveri sono
i privilegiati della misericordia
divina» (ibid., 15). Nel povero, infatti,
la carne di Cristo «diventa di nuovo
visibile come corpo martoriato,

https://www.it.josemariaescriva.info/articolo/domande-risposte-quali-sono-le-opere-di-misericordia
https://www.it.josemariaescriva.info/articolo/domande-risposte-quali-sono-le-opere-di-misericordia


piagato, flagellato, denutrito, in
fuga... per essere da noi riconosciuto,
toccato e assistito con cura» (ibid.).
Inaudito e scandaloso mistero del
prolungarsi nella storia della
sofferenza dell’Agnello Innocente,
roveto ardente di amore gratuito
davanti al quale ci si può come Mosè
solo togliere i sandali (cfr Es 3,5);
ancor più quando il povero è il
fratello o la sorella in Cristo che
soffrono a causa della loro fede.

Davanti a questo amore forte come la
morte (cfr Ct 8,6), il povero più
misero si rivela essere colui che non
accetta di riconoscersi tale. Crede di
essere ricco, ma è in realtà il più
povero tra i poveri. Egli è tale perché
schiavo del peccato, che lo spinge ad
utilizzare ricchezza e potere non per
servire Dio e gli altri, ma per
soffocare in sé la profonda
consapevolezza di essere anch’egli
null’altro che un povero mendicante.
E tanto maggiore è il potere e la



ricchezza a sua disposizione, tanto
maggiore può diventare
quest’accecamento menzognero.
Esso arriva al punto da neppure
voler vedere il povero Lazzaro che
mendica alla porta della sua casa (cfr
Lc 16,20-21), il quale è figura del
Cristo che nei poveri mendica la
nostra conversione. Lazzaro è la
possibilità di conversione che Dio ci
offre e che forse non vediamo.

E quest’accecamento si accompagna
ad un superbo delirio di
onnipotenza, in cui risuona
sinistramente quel demoniaco
«sarete come Dio» (Gen 3,5) che è la
radice di ogni peccato. Tale delirio
può assumere anche forme sociali e
politiche, come hanno mostrato i
totalitarismi del XX secolo, e come
mostrano oggi le ideologie del
pensiero unico e della tecnoscienza,
che pretendono di rendere Dio
irrilevante e di ridurre l’uomo a
massa da strumentalizzare. E



possono attualmente mostrarlo
anche le strutture di peccato
collegate ad un modello di falso
sviluppo fondato sull’idolatria del
denaro, che rende indifferenti al
destino dei poveri le persone e le
società più ricche, che chiudono loro
le porte, rifiutandosi persino di
vederli.

Per tutti, la Quaresima di questo
Anno Giubilare è dunque un tempo
favorevole per poter finalmente
uscire dalla propria alienazione
esistenziale grazie all’ascolto della
Parola e alle opere di misericordia.
Se mediante quelle corporali
tocchiamo la carne del Cristo nei
fratelli e sorelle bisognosi di essere
nutriti, vestiti, alloggiati, visitati,
quelle spirituali – consigliare,
insegnare, perdonare, ammonire,
pregare – toccano più direttamente il
nostro essere peccatori. Le opere
corporali e quelle spirituali non
vanno perciò mai separate. È infatti



proprio toccando nel misero la carne
di Gesù crocifisso che il peccatore
può ricevere in dono la
consapevolezza di essere egli stesso
un povero mendicante. Attraverso
questa strada anche i “superbi”, i
“potenti” e i “ricchi” di cui parla il
Magnificat hanno la possibilità di
accorgersi di essere
immeritatamente amati dal
Crocifisso, morto e risorto anche per
loro. Solo in questo amore c’è la
risposta a quella sete di felicità e di
amore infiniti che l’uomo si illude di
poter colmare mediante gli idoli del
sapere, del potere e del possedere.
Ma resta sempre il pericolo che, a
causa di una sempre più ermetica
chiusura a Cristo, che nel povero
continua a bussare alla porta del loro
cuore, i superbi, i ricchi ed i potenti
finiscano per condannarsi da sé a
sprofondare in quell’eterno abisso di
solitudine che è l’inferno. Ecco perciò
nuovamente risuonare per loro,
come per tutti noi, le accorate parole



di Abramo: «Hanno Mosè e i Profeti;
ascoltino loro» (Lc 16,29).
Quest’ascolto operoso ci preparerà
nel modo migliore a festeggiare la
definitiva vittoria sul peccato e sulla
morte dello Sposo ormai risorto, che
desidera purificare la sua promessa
Sposa, nell’attesa della sua venuta.

Non perdiamo questo tempo di
Quaresima favorevole alla
conversione! Lo chiediamo per
l’intercessione materna della Vergine
Maria, che per prima, di fronte alla
grandezza della misericordia divina
a lei donata gratuitamente, ha
riconosciuto la propria piccolezza
(cfr Lc 1,48), riconoscendosi come
l’umile serva del Signore (cfr Lc
1,38).

Dal Vaticano, 4 ottobre 2015

Festa di San Francesco d’Assisi

Francesco



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/misericordia-e-
non-sacrifici/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/misericordia-e-non-sacrifici/
https://opusdei.org/it/article/misericordia-e-non-sacrifici/
https://opusdei.org/it/article/misericordia-e-non-sacrifici/

	Misericordia e non sacrifici

