
opusdei.org

Messaggio di papa
Francesco per la
Quaresima 2024

"La Quaresima è il tempo di
grazia in cui il deserto torna a
essere il luogo del primo
amore". Pubblichiamo il
messaggio di papa Francesco
per la Quaresima 2024.

12/02/2024

Cari fratelli e sorelle!

Quando il nostro Dio si rivela,
comunica libertà: «Io sono il Signore,
tuo Dio, che ti ho fatto uscire dalla



terra d’Egitto, dalla condizione
servile» (Es 20,2). Così si apre il
Decalogo dato a Mosè sul monte
Sinai. Il popolo sa bene di quale
esodo Dio parli: l’esperienza della
schiavitù è ancora impressa nella sua
carne. Riceve le dieci parole nel
deserto come via di libertà. Noi li
chiamiamo “comandamenti”,
accentuando la forza d’amore con cui
Dio educa il suo popolo. È infatti una
chiamata vigorosa, quella alla
libertà. Non si esaurisce in un singolo
evento, perché matura in un
cammino. Come Israele nel deserto
ha ancora l’Egitto dentro di sé –
infatti spesso rimpiange il passato e
mormora contro il cielo e contro
Mosè –, così anche oggi il popolo di
Dio porta in sé dei legami oppressivi
che deve scegliere di abbandonare.
Ce ne accorgiamo quando ci manca
la speranza e vaghiamo nella vita
come in una landa desolata, senza
una terra promessa verso cui tendere
insieme. La Quaresima è il tempo di



grazia in cui il deserto torna a essere
– come annuncia il profeta Osea – il
luogo del primo amore (cfr Os
2,16-17). Dio educa il suo popolo,
perché esca dalle sue schiavitù e
sperimenti il passaggio dalla morte
alla vita. Come uno sposo ci attira
nuovamente a sé e sussurra parole
d’amore al nostro cuore.

L’esodo dalla schiavitù alla libertà
non è un cammino astratto. Affinché
concreta sia anche la nostra
Quaresima, il primo passo è voler 
vedere la realtà. Quando nel roveto
ardente il Signore attirò Mosè e gli
parlò, subito si rivelò come un Dio
che vede e soprattutto ascolta: «Ho
osservato la miseria del mio popolo
in Egitto e ho udito il suo grido a
causa dei suoi sovrintendenti:
conosco le sue sofferenze. Sono sceso
per liberarlo dal potere dell’Egitto e
per farlo salire da questa terra verso
una terra bella e spaziosa, verso una
terra dove scorrono latte e miele» (Es



3,7-8). Anche oggi il grido di tanti
fratelli e sorelle oppressi arriva al
cielo. Chiediamoci: arriva anche a
noi? Ci scuote? Ci commuove? Molti
fattori ci allontanano gli uni dagli
altri, negando la fraternità che
originariamente ci lega.

Nel mio viaggio a Lampedusa, alla
globalizzazione dell’indifferenza ho
opposto due domande, che si fanno
sempre più attuali: «Dove sei?» (Gen
3,9) e «Dov’è tuo fratello?» (Gen 4,9).
Il cammino quaresimale sarà
concreto se, riascoltandole,
confesseremo che ancora oggi siamo
sotto il dominio del Faraone. È un
dominio che ci rende esausti e
insensibili. È un modello di crescita
che ci divide e ci ruba il futuro. La
terra, l’aria e l’acqua ne sono
inquinate, ma anche le anime ne
vengono contaminate. Infatti,
sebbene col battesimo la nostra
liberazione sia iniziata, rimane in noi
una inspiegabile nostalgia della



schiavitù. È come un’attrazione verso
la sicurezza delle cose già viste, a
discapito della libertà.

Vorrei indicarvi, nel racconto
dell’Esodo, un particolare di non
poco conto: è Dio a vedere, a
commuoversi e a liberare, non è
Israele a chiederlo. Il Faraone, infatti,
spegne anche i sogni, ruba il cielo, fa
sembrare immodificabile un mondo
in cui la dignità è calpestata e i
legami autentici sono negati. Riesce,
cioè, a legare a sé. Chiediamoci:
desidero un mondo nuovo? Sono
disposto a uscire dai compromessi
col vecchio? La testimonianza di
molti fratelli vescovi e di un gran
numero di operatori di pace e di
giustizia mi convince sempre più che
a dover essere denunciato è un
deficit di speranza. Si tratta di un
impedimento a sognare, di un grido
muto che giunge fino al cielo e
commuove il cuore di Dio. Somiglia a
quella nostalgia della schiavitù che



paralizza Israele nel deserto,
impedendogli di avanzare. L’esodo
può interrompersi: non si
spiegherebbe altrimenti come mai
un’umanità giunta alla soglia della
fraternità universale e a livelli di
sviluppo scientifico, tecnico,
culturale, giuridico in grado di
garantire a tutti la dignità brancoli
nel buio delle diseguaglianze e dei
conflitti.

Dio non si è stancato di noi.
Accogliamo la Quaresima come il
tempo forte in cui la sua Parola ci
viene nuovamente rivolta: «Io sono il
Signore, tuo Dio, che ti ho fatto uscire
dalla terra d’Egitto, dalla condizione
servile» (Es 20,2). È tempo di
conversione, tempo di libertà. Gesù
stesso, come ricordiamo ogni anno la
prima domenica di Quaresima, è
stato spinto dallo Spirito nel deserto
per essere provato nella libertà. Per
quaranta giorni Egli sarà davanti a
noi e con noi: è il Figlio incarnato. A



differenza del Faraone, Dio non
vuole sudditi, ma figli. Il deserto è lo
spazio in cui la nostra libertà può
maturare in una personale decisione
di non ricadere schiava. Nella
Quaresima troviamo nuovi criteri di
giudizio e una comunità con cui
inoltrarci su una strada mai
percorsa.

Questo comporta una lotta: ce lo
raccontano chiaramente il libro
dell’Esodo e le tentazioni di Gesù nel
deserto. Alla voce di Dio, che dice:
«Tu sei il Figlio mio, l’amato» (Mc
1,11) e «Non avrai altri dèi di fronte a
me» (Es 20,3), si oppongono infatti le
menzogne del nemico. Più temibili
del Faraone sono gli idoli: potremmo
considerarli come la sua voce in noi.
Potere tutto, essere riconosciuti da
tutti, avere la meglio su tutti: ogni
essere umano avverte la seduzione di
questa menzogna dentro di sé. È una
vecchia strada. Possiamo attaccarci
così al denaro, a certi progetti, idee,



obiettivi, alla nostra posizione, a una
tradizione, persino ad alcune
persone. Invece di muoverci, ci
paralizzeranno. Invece di farci
incontrare, ci contrapporranno.
Esiste però una nuova umanità, il
popolo dei piccoli e degli umili che
non hanno ceduto al fascino della
menzogna. Mentre gli idoli rendono
muti, ciechi, sordi, immobili quelli
che li servono (cfr Sal 114,4), i poveri
di spirito sono subito aperti e pronti:
una silenziosa forza di bene che cura
e sostiene il mondo.

È tempo di agire, e in Quaresima 
agire è anche fermarsi. Fermarsi in
preghiera, per accogliere la Parola di
Dio, e fermarsi come il Samaritano, 
in presenza del fratello ferito. L’amore
di Dio e del prossimo è un unico
amore. Non avere altri dèi è fermarsi
alla presenza di Dio, presso la carne
del prossimo. Per questo preghiera,
elemosina e digiuno non sono tre
esercizi indipendenti, ma un unico



movimento di apertura, di
svuotamento: fuori gli idoli che ci
appesantiscono, via gli attaccamenti
che ci imprigionano. Allora il cuore
atrofizzato e isolato si risveglierà.
Rallentare e sostare, dunque. La
dimensione contemplativa della vita,
che la Quaresima ci farà così
ritrovare, mobiliterà nuove energie.
Alla presenza di Dio diventiamo
sorelle e fratelli, sentiamo gli altri
con intensità nuova: invece di
minacce e di nemici troviamo
compagne e compagni di viaggio. È
questo il sogno di Dio, la terra
promessa verso cui tendiamo,
quando usciamo dalla schiavitù.

La forma sinodale della Chiesa, che
in questi anni stiamo riscoprendo e
coltivando, suggerisce che la
Quaresima sia anche tempo di
decisioni comunitarie, di piccole e
grandi scelte controcorrente, capaci
di modificare la quotidianità delle
persone e la vita di un quartiere: le



abitudini negli acquisti, la cura del
creato, l’inclusione di chi non è visto
o è disprezzato. Invito ogni comunità
cristiana a fare questo: offrire ai
propri fedeli momenti in cui
ripensare gli stili di vita; darsi il
tempo per verificare la propria
presenza nel territorio e il contributo
a renderlo migliore. Guai se la
penitenza cristiana fosse come quella
che rattristava Gesù. Egli dice anche
a noi: «Non diventate malinconici
come gli ipocriti, che assumono
un’aria disfatta per far vedere agli
altri che digiunano» (Mt 6,16). Si
veda piuttosto la gioia sui volti, si
senta il profumo della libertà, si
sprigioni quell’amore che fa nuove
tutte le cose, cominciando dalle più
piccole e vicine. In ogni comunità
cristiana questo può avvenire.

Nella misura in cui questa
Quaresima sarà di conversione,
allora, l’umanità smarrita avvertirà
un sussulto di creatività: il balenare



di una nuova speranza. Vorrei dirvi,
come ai giovani che ho incontrato a
Lisbona la scorsa estate: «Cercate e
rischiate, cercate e rischiate. In
questo frangente storico le sfide sono
enormi, gemiti dolorosi. Stiamo
vedendo una terza guerra mondiale
a pezzi. Ma abbracciamo il rischio di
pensare che non siamo in un’agonia,
bensì in un parto; non alla fine, ma
all’inizio di un grande spettacolo. Ci
vuole coraggio per pensare
questo» (Discorso agli universitari, 3
agosto 2023). È il coraggio della
conversione, dell’uscita dalla
schiavitù. La fede e la carità tengono
per mano questa bambina speranza.
Le insegnano a camminare e, nello
stesso tempo, lei le tira in avanti. [1]

Benedico tutti voi e il vostro
cammino quaresimale.

Roma, San Giovanni in Laterano, 3
dicembre 2023, I Domenica di
Avvento.

https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2023/august/documents/20230803-portogallo-universitari.html


FRANCESCO

[1] Cfr Ch. Péguy, Il portico del
mistero della seconda virtù, Milano
1978, 17-19.

Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/messaggio-papa-
francesco-quaresima-2024/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/messaggio-papa-francesco-quaresima-2024/
https://opusdei.org/it/article/messaggio-papa-francesco-quaresima-2024/
https://opusdei.org/it/article/messaggio-papa-francesco-quaresima-2024/

	Messaggio di papa Francesco per la Quaresima 2024

