
opusdei.org

Messaggio
inaugurale al
convegno teologico
di studi "Santità e
Mondo"

C’è una realtà che salta agli
occhi non appena ci si affaccia
sulla vita di Mons. Escrivá de
Balaguer o si entra in contatto
con i suoi scritti: un senso molto
vivo della presenza di Cristo.
Questo Cristo vivo è inoltre un
Cristo vicino, un Cristo in cui il
potere e la maestà di Dio si
rendono presenti attraverso le
cose umane, semplici,
ordinarie.



12/12/2012

Fra le tribolazioni della terra si fa
sentire sempre più forte un canto di
lode. Intorno al trono di Dio si trova
un crescente numero di eletti, le cui
vite —trascorse nella dimenticanza
di sé— si sono ora trasformate in
gioia e glorificazione. Questo coro
non canta soltanto nell’aldilà; si
prepara nella storia, pur
rimanendovi nascosto. Ciò è reso
chiarissimo dalla voce che proviene
dal trono, cioè dalla sede di Dio:
“Lodate il nostro Dio, voi tutti suoi
servi, voi che lo temete, piccoli e
grandi!” (Ap 19, 5). È un’esortazione
a svolgere il proprio compito in
questo mondo, entrando così a far
parte della liturgia eterna».

Ho pronunciato queste parole poco
più di un anno fa, nel maggio del
1992, nell’omelia di una delle Messe



celebrate in ringraziamento per la
beatificazione di Josemaría Escrivá.
Era logico che, in tale occasione,
evocassi la liturgia celeste: ogni
beatificazione è un atto mediante il
quale la Chiesa, riconoscendo che
uno dei suoi figli ha meritato di
entrare nell’intimità di Dio, proclama
l’unione tra la terra e il cielo. Il
popolo cristiano, pellegrino sulla
terra, tra difficoltà e amarezze
talvolta grandi, sa di essere parte di
una realtà molto più ampia: la Città
dei santi, che, iniziata e preparata
sulla terra, riempirà i cieli.

Era logico —ripeto— che, nella Messa
di ringraziamento per una
beatificazione, fossero evocate e
ricordate queste prospettive
essenziali della fede cristiana: non è
forse la celebrazione eucaristica il
momento nel quale la Chiesa
confessa e vive con più profondità e
partecipazione quest’unità fra la
terra e il cielo di cui ci parlano le



beatificazioni e le canonizzazioni?
Ora, è ugualmente logico evocare tali
prospettive anche in questa sede,
all’inizio di una riunione scientifica?
Un Convegno di studio è luogo
adeguato per delle considerazioni
mistiche e pie? O piuttosto non
sembra essere il momento in cui
lasciare spazio alla ragione
scientifica, intesa sia come ragione
storica, che analizza criticamente i
testi del passato, sia come ragione
argomentativa, che ha bisogno di
concetti e richiede dimostrazioni?

La Teologia, scienza nel senso pieno
della parola, è di certo frutto
dell’esercizio della ragione
scientifica. Pur tuttavia, non risulta
inadeguato evocare in questo
contesto la realtà del cielo; anzi è
necessario farlo, perché solamente
da questa prospettiva si può capire la
Teologia. Tommaso d’Aquino lo
espresse con una formula
giustamente famosa e ampiamente



ripetuta: la Teologia è scienza
subalterna alla scienza di Dio e a
quella dei beati. Questa affermazione
presuppone la riflessione aristotelica;
e in concreto i testi in cui lo Stagirita
evidenziò che le scienze non
costituiscono dei mondi intellettuali
sconnessi, ma conoscenze che si
pongono in relazione fra di loro, in
modo che alcune trovano in altre il
loro fondamento e pertanto risultano
subalterne rispetto a quelle. Queste
considerazioni sull’intreccio delle
scienze furono recepite da Tommaso
d’Aquino per dare ragione della
Teologia. Il cristiano è un uomo
viatore, un essere in cammino che
non vede Dio, sebbene la parola della
rivelazione gli faccia intravedere il
mistero. Sa, dunque, ma in
dipendenza del sapere di un altro. La
Teologia, che nasce dalla fede, è,
insomma, subalterna rispetto al
sapere che Dio ha di se stesso e di cui
i beati godono ormai in modo
immediato e definitivo.



San Tommaso aspirava, con questa
considerazione, a sottolineare che
l’ansia di verità che è presente nel
cuore umano, e ancor più nel cuore
del credente, e dalla quale nasce la
Teologia, non è frutto di una
illusione, di un desiderio destinato a
restare costantemente insoddisfatto;
è l’espressione di una capacità che
Dio ha impresso nel nostro spirito e
che Egli stesso appagherà un giorno.
La Teologia sfocerà nella visione, in
quella visione che per i beati è già
una realtà.

Ma la considerazione della Teologia
come scienza subalterna al sapere di
Dio e dei santi non implica solamente
una tensione verso l’escatologia,
verso la consumazione finale, verso
quel momento in cui la verità
intravista, ricevuta nella parola, si
svela con pienezza e pertanto verso
la situazione finale dei beati. Implica
anche, in virtù del suo stesso
concetto, un riferimento a



quell’unione vitale con Dio che è
possibile, già sulla terra, per coloro
che, aprendosi con fede alla parola
divina, se ne appropriano non solo
con l’intelligenza, ma con la totalità
del cuore. Perché Dio è allo stesso
tempo e inseparabilmente verità,
bontà e bellezza, e la forza unitiva
dell’amore porta non solo a lasciarsi
penetrare dalla sua bontà, ma anche
ad approfondire la sua verità.

Il teologo dev’essere uomo di scienza,
ma anche, e proprio in quanto
teologo, uomo d’orazione. Deve
essere attento non solo al divenire
della storia e allo sviluppo delle
scienze, ma anche —e ancor più—
alla testimonianza di chi, dopo avere
percorso fino in fondo il cammino
dell’orazione, ha raggiunto, restando
ancora sulla terra, le alte vette
dell’intimità divina; alla
testimonianza cioè di quelli che, nel
linguaggio ordinario, indichiamo con
il qualificativo di santi. La



comprensione di Dio, testimoniano i
santi, è —come ho già segnalato in
un’altra occasione— «il punto di
riferimento del pensiero teologico,
punto che garantisce la sua
giustezza. Il lavoro dei teologi è in
questo senso sempre “secondario”,
relativo all’esperienza reale dei santi.
Senza questo punto di riferimento,
senza questo intimo ancoraggio in
simili esperienze essa perde il suo
carattere di realtà» (Guardare Cristo.
Esercizi di fede, speranza e carità,
Jaca Book, Milano, 1989, p. 29).
Praticare la Teologia, dedicarsi alla
ricerca e alla docenza teologica, non
è darsi ad un lavoro freddo e
disincarnato, ma occuparsi di un Dio
che è amore, e al quale si accede
amando.

Superando la rottura tra teologi e
spirituali che si è prodotta agli inizi
dell’età moderna e, più radicalmente
ancora, quel marcato intellettualismo
che costituisce uno dei limiti della



posizione illuminista, la teologia
contemporanea proclama l’intima
connessione fra Teologia e
Spiritualità, innestandosi così
nuovamente nella grande tradizione
cristiana. Nulla perciò di più logico,
come culmine di un anno destinato a
celebrare una beatificazione,
dell’organizzazione di un convegno
di studio. E che, nelle parole che
introducono questa riunione, abbia
evocato proprio la liturgia celeste, il
coro di angeli e santi che hanno
raggiunto la visione di Dio, perché da
questa visione, e dalla sua
anticipazione nell’orazione
contemplativa, la Teologia riceve la
sua linfa.

È opportuno, meglio ancora
necessario, che, in quanto teologi,
ascoltiamo la parola dei santi per
cogliere il loro messaggio, un
messaggio che è molteplice, poiché i
santi sono vari e ognuno ha ricevuto
il suo carisma particolare, e nello



stesso tempo unitario, poiché tutti i
santi ci rimandano all’unico Cristo, a
cui ci uniscono e la cui ricchezza ci
aiutano ad approfondire. In questa
sinfonia molteplice e unitaria, nella
quale, come avrebbe detto Mohler,
consiste la tradizione cristiana, che
accento porta con sé il beato
Josemaría Escrivá? Che impulso
riceve dunque la Teologia dalla sua
luce? Non spetta a me rispondere ora
a queste domande: i relatori del
Convegno apporteranno le loro
personali riflessioni, a cui si
uniranno quelle di tutti coloro che,
partecipando dello spirito del beato
Josemaría Escrivá e in connessione
con il suo messaggio, si dedichino, col
passar degli anni, all’insegnamento e
alla ricerca teologica.

C’è tuttavia una realtà che salta agli
occhi non appena ci si affaccia sulla
vita di Mons. Escrivá de Balaguer o si
entra in contatto con i suoi scritti: un
senso molto vivo della presenza di



Cristo. «Ravviva la tua fede. —Cristo
non è una figura del passato. Non è
un ricordo che si perde nella storia. È
vivo! “Iesus Christus heri et hodie,
ipse et in sæcula” —dice San Paolo—
Gesù Cristo ieri, oggi e sempre!»,
scrive in Cammino (n. 584). Questo
Cristo vivo è inoltre un Cristo vicino,
un Cristo in cui il potere e la maestà
di Dio si rendono presenti attraverso
le cose umane, semplici, ordinarie.

Si può quindi parlare, nel beato
Josemaría Escrivá, di un
cristocentrismo accentuato e
singolare, nel quale la
considerazione della vita terrena di
Gesù e la contemplazione della sua
presenza viva nell’Eucaristia
conducono alla scoperta di Dio e
all’illuminazione, a partire da Dio,
delle circostanze del vivere
quotidiano. «Gesù, che cresce e vive
come uno di noi, ci rivela —leggiamo
in una delle sue omelie— che
l’esistenza umana, con le sue



situazioni più semplici e più comuni,
ha un senso divino. Benché abbiamo
considerato tante volte questa verità
—continua subito dopo—, ci deve
pur sempre riempire di ammirazione
la considerazione di quei trent’anni
di oscurità che costituiscono la
maggior parte del tempo che Gesù ha
trascorso tra gli uomini suoi fratelli.
Anni oscuri, ma per noi luminosi
come la luce del sole. Sono, anzi, lo
splendore che illumina i nostri
giorni, che dà ad essi il loro autentico
significato: perché altro non siamo
che comuni fedeli che conducono
una vita in tutto uguale a quella di
tanti milioni di persone dei più
diversi luoghi della terra» (E’ Gesù
che passa, n. 14).

Due conseguenze affiorano da questa
considerazione della vita di Gesù, del
mistero profondo della realtà di un
Dio che non solo si è fatto uomo, ma
che ha assunto la condizione umana,
fatto in tutto uguale a noi, eccetto che



nel peccato (cfr. Ebr 4, 15 ). Prima di
tutto la chiamata universale alla
santità, alla cui proclamazione il
beato Josemaría Escrivá contribuì
notevolmente, come Giovanni Paolo
II ricordava nella solenne omelia
durante la Messa di beatificazione.
Ma anche, per dare consistenza a
questa chiamata, il riconoscimento
che alla santità si arriva, sotto
l’azione dello Spirito Santo,
attraverso la vita quotidiana. La
santità consiste in questo: nel vivere
la vita quotidiana con lo sguardo
fisso in Dio, nel plasmare le nostre
azioni alla luce del Vangelo e dello
spirito della fede. Tutta una
comprensione teologica del mondo e
della storia deriva da questo nucleo,
come molti testi del beato Escrivá
stanno a testimoniare in modo
preciso e incisivo.

«Questo nostro mondo —proclamava
in un’omelia— è buono, perché è
uscito buono dalle mani di Dio. Fu la



caduta di Adamo, il peccato della
superbia umana, a rompere
l’armonia divina della creazione. Ma
Dio Padre, quando giunse la pienezza
dei tempi, mandò il suo Figlio
Unigenito, che si incarnò per opera
dello Spirito Santo nel seno di Maria
sempre Vergine, per ristabilire la
pace, e perché noi, redenti dal
peccato, adoptionem filiorum
reciperemus (Gal 4, 5), fossimo
costituiti figli di Dio e capaci di
partecipare all’intimità divina,
affinché all’uomo nuovo, alla nuova
stirpe dei figli di Dio (cfr. Rom 6, 4-5),
fosse concesso di liberare tutto
l’universo dal disordine, restaurando
tutte le cose in Cristo (cfr. Ef 1, 9-10),
in colui che le ha riconciliate con Dio
(cfr. Col 1, 20)» (È Gesù che passa, n.
183).

In questo splendido testo, le grandi
verità della fede cristiana (l’amore
infinito di Dio Padre, la bontà
originaria della creazione, l’opera



redentrice di Cristo Gesù, la
filiazione divina, l’identificazione del
cristiano con Cristo...) sono
richiamate allo scopo di illuminare la
vita del cristiano, e più in particolare
la vita del cristiano che vive in mezzo
al mondo, impegnato nelle molteplici
e complesse occupazioni secolari. Le
prospettive dogmatiche di fondo si
proiettano sull’esistenza concreta, e
questa, a sua volta, spinge a rivedere
con una nuova preoccupazione
l’insieme del messaggio cristiano; si
produce così un movimento a spirale
nel quale la riflessione teologica si
vede implicata e sospinta.

Ma, come già dicevo prima, non
spetta a me affrontare adesso questo
compito, ma soltanto introdurre
questo Convegno. Basti quanto ho
detto, accompagnato dal mio augurio
che questi lavori, con l’approfondire
il messaggio spirituale di Josemaría
Escrivá, contribuiscano allo sviluppo



della Teologia a bene di tutta la
Chiesa.

Messaggio inaugurale del
Cardinale Ratzinger al convegno
teologico di studi "Santità e
Mondo" sul fondatore dell'Opus
Dei, organizzato dalla Facoltà di
Teologia dell'Ateneo Romano della
Santa Croce, dal 12 al 14 ottobre
del 1993 presso la sede dell'Ateneo,
palazzo Apollinare Roma.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/messaggio-
inaugurale-al-convegno-teologico-di-
studi-santita-e-mondo-sul-fondatore-

dellopus-dei/ (14/12/2025)

https://opusdei.org/it/article/messaggio-inaugurale-al-convegno-teologico-di-studi-santita-e-mondo-sul-fondatore-dellopus-dei/
https://opusdei.org/it/article/messaggio-inaugurale-al-convegno-teologico-di-studi-santita-e-mondo-sul-fondatore-dellopus-dei/
https://opusdei.org/it/article/messaggio-inaugurale-al-convegno-teologico-di-studi-santita-e-mondo-sul-fondatore-dellopus-dei/
https://opusdei.org/it/article/messaggio-inaugurale-al-convegno-teologico-di-studi-santita-e-mondo-sul-fondatore-dellopus-dei/
https://opusdei.org/it/article/messaggio-inaugurale-al-convegno-teologico-di-studi-santita-e-mondo-sul-fondatore-dellopus-dei/

	Messaggio inaugurale al convegno teologico di studi "Santità e Mondo"

