
opusdei.org

Messaggio di papa
Francesco per la
105ma Giornata del
migrante e del
rifugiato

In questo messaggio papa
Francesco ricorda che "la
presenza dei migranti e dei
rifugiati – come, in generale,
delle persone vulnerabili –
rappresenta oggi un invito a
recuperare alcune dimensioni
essenziali della nostra esistenza
cristiana".



04/10/2019

Cari fratelli e sorelle,

la fede ci assicura che il Regno di Dio
è già presente sulla terra in modo
misterioso (cfr Conc. Ecum. Vat. II,
Cost. Gaudium et spes, 39); tuttavia,
anche ai nostri giorni, dobbiamo con
dolore constatare che esso incontra
ostacoli e forze contrarie. Conflitti
violenti e vere e proprie guerre non
cessano di lacerare l’umanità;
ingiustizie e discriminazioni si
susseguono; si stenta a superare gli
squilibri economici e sociali, su scala
locale o globale. E a fare le spese di
tutto questo sono soprattutto i più
poveri e svantaggiati.

Le società economicamente più
avanzate sviluppano al proprio
interno la tendenza a un accentuato
individualismo che, unito alla

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html


mentalità utilitaristica e moltiplicato
dalla rete mediatica, produce la
“globalizzazione dell’indifferenza”.
In questo scenario, i migranti, i
rifugiati, gli sfollati e le vittime della
tratta sono diventati emblema
dell’esclusione perché, oltre ai disagi
che la loro condizione di per sé
comporta, sono spesso caricati di un
giudizio negativo che li considera
come causa dei mali sociali.
L’atteggiamento nei loro confronti
rappresenta un campanello di
allarme che avvisa del declino
morale a cui si va incontro se si
continua a concedere terreno alla
cultura dello scarto. Infatti, su questa
via, ogni soggetto che non rientra nei
canoni del benessere fisico, psichico
e sociale diventa a rischio di
emarginazione e di esclusione.

Per questo, la presenza dei migranti
e dei rifugiati – come, in generale,
delle persone vulnerabili –
rappresenta oggi un invito a



recuperare alcune dimensioni
essenziali della nostra esistenza
cristiana e della nostra umanità, che
rischiano di assopirsi in un tenore di
vita ricco di comodità. Ecco perché
“non si tratta solo di migranti”, vale a
dire: interessandoci di loro ci
interessiamo anche di noi, di tutti;
prendendoci cura di loro, cresciamo
tutti; ascoltando loro, diamo voce
anche a quella parte di noi che forse
teniamo nascosta perché oggi non è
ben vista.

«Coraggio, sono io, non abbiate
paura!» (Mt 14,27). Non si tratta solo
di migranti: si tratta anche delle
nostre paure. Le cattiverie e le
brutture del nostro tempo
accrescono «il nostro timore verso gli
“altri”, gli sconosciuti, gli emarginati,
i forestieri […]. E questo si nota
particolarmente oggi, di fronte
all’arrivo di migranti e rifugiati che
bussano alla nostra porta in cerca di
protezione, di sicurezza e di un



futuro migliore. È vero, il timore è
legittimo, anche perché manca la
preparazione a questo
incontro» (Omelia, Sacrofano, 15
febbraio 2019). Il problema non è il
fatto di avere dubbi e timori. Il
problema è quando questi
condizionano il nostro modo di
pensare e di agire al punto da
renderci intolleranti, chiusi, forse
anche – senza accorgercene –
razzisti. E così la paura ci priva del
desiderio e della capacità di
incontrare l’altro, la persona diversa
da me; mi priva di un’occasione di
incontro col Signore (cfr Omelia nella
Messa per la Giornata Mondiale del
Migrante e del Rifugiato, 14 gennaio
2018).

«Se amate quelli che vi amano, quale
ricompensa ne avete? Non fanno così
anche i pubblicani?» (Mt 5,46). Non si
tratta solo di migranti: si tratta della
carità. Attraverso le opere di carità
dimostriamo la nostra fede (cfr Gc

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190215_omelia-sacrofano.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190215_omelia-sacrofano.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2018/documents/papa-francesco_20180114_omelia-giornata-migrante.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2018/documents/papa-francesco_20180114_omelia-giornata-migrante.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2018/documents/papa-francesco_20180114_omelia-giornata-migrante.html


2,18). E la carità più alta è quella che
si esercita verso chi non è in grado di
ricambiare e forse nemmeno di
ringraziare. «Ciò che è in gioco è il
volto che vogliamo darci come
società e il valore di ogni vita. […] Il
progresso dei nostri popoli […]
dipende soprattutto dalla capacità di
lasciarsi smuovere e commuovere da
chi bussa alla porta e col suo sguardo
scredita ed esautora tutti i falsi idoli
che ipotecano e schiavizzano la vita;
idoli che promettono una felicità
illusoria ed effimera, costruita al
margine della realtà e della
sofferenza degli altri» (Discorso
presso la Caritas Diocesana di Rabat,
30 marzo 2019).

«Invece un Samaritano, che era in
viaggio, passandogli accanto lo vide e
ne ebbe compassione» (Lc 10,33). 
Non si tratta solo di migranti: si tratta
della nostra umanità. Ciò che spinge
quel Samaritano – uno straniero
rispetto ai giudei – a fermarsi è la

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/march/documents/papa-francesco_20190330_migranti-marocco.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/march/documents/papa-francesco_20190330_migranti-marocco.html


compassione, un sentimento che non
si spiega solo a livello razionale. La
compassione tocca le corde più
sensibili della nostra umanità,
provocando un’impellente spinta a
“farsi prossimo” di chi vediamo in
difficoltà. Come Gesù stesso ci
insegna (cfr Mt 9,35-36; 14,13-14;
15,32-37), avere compassione
significa riconoscere la sofferenza
dell’altro e passare subito all’azione
per lenire, curare e salvare. Avere
compassione significa dare spazio
alla tenerezza, che invece la società
odierna tante volte ci chiede di
reprimere. «Aprirsi agli altri non
impoverisce, ma arricchisce, perché
aiuta ad essere più umani: a
riconoscersi parte attiva di un
insieme più grande e a interpretare
la vita come un dono per gli altri; a
vedere come traguardo non i propri
interessi, ma il bene
dell’umanità» (Discorso nella
Moschea “Heydar Aliyev”di Baku,
Azerbaijan, 2 ottobre 2016).

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html


«Guardatevi dal disprezzare uno solo
di questi piccoli, perché vi dico che i
loro angeli nel cielo vedono sempre
la faccia del Padre mio che è nei
cieli» (Mt 18,10). Non si tratta solo di
migranti: si tratta di non escludere
nessuno. Il mondo odierno è ogni
giorno più elitista e crudele con gli
esclusi. I Paesi in via di sviluppo
continuano ad essere depauperati
delle loro migliori risorse naturali e
umane a beneficio di pochi mercati
privilegiati. Le guerre interessano
solo alcune regioni del mondo, ma le
armi per farle vengono prodotte e
vendute in altre regioni, le quali poi
non vogliono farsi carico dei rifugiati
prodotti da tali conflitti. Chi ne fa le
spese sono sempre i piccoli, i poveri, i
più vulnerabili, ai quali si impedisce
di sedersi a tavola e si lasciano le
“briciole” del banchetto (cfr Lc
16,19-21). «La Chiesa “in uscita” [...]
sa prendere l’iniziativa senza paura,
andare incontro, cercare i lontani e
arrivare agli incroci delle strade per



invitare gli esclusi» (Esort. ap. 
Evangelii gaudium, 24). Lo sviluppo
esclusivista rende i ricchi più ricchi e
i poveri più poveri. Lo sviluppo vero
è quello che si propone di includere
tutti gli uomini e le donne del
mondo, promuovendo la loro
crescita integrale, e si preoccupa
anche delle generazioni future.

«Chi vuole diventare grande tra voi
sarà vostro servitore, e chi vuole
essere il primo tra voi sarà schiavo di
tutti» (Mc 10,43-44). Non si tratta solo
di migranti: si tratta di mettere gli
ultimi al primo posto. Gesù Cristo ci
chiede di non cedere alla logica del
mondo, che giustifica la
prevaricazione sugli altri per il mio
tornaconto personale o quello del
mio gruppo: prima io e poi gli altri!
Invece il vero motto del cristiano è
“prima gli ultimi!”. «Uno spirito
individualista è terreno fertile per il
maturare di quel senso di
indifferenza verso il prossimo, che

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Una_Chiesa_in_uscita


porta a trattarlo come mero oggetto
di compravendita, che spinge a
disinteressarsi dell’umanità degli
altri e finisce per rendere le persone
pavide e ciniche. Non sono forse
questi i sentimenti che spesso
abbiamo di fronte ai poveri, agli
emarginati, agli ultimi della società?
E quanti ultimi abbiamo nelle nostre
società! Tra questi, penso soprattutto
ai migranti, con il loro carico di
difficoltà e sofferenze, che
affrontano ogni giorno nella ricerca,
talvolta disperata, di un luogo ove
vivere in pace e con
dignità» (Discorso al Corpo
Diplomatico, 11 gennaio 2016). Nella
logica del Vangelo gli ultimi vengono
prima, e noi dobbiamo metterci a
loro servizio.

«Io sono venuto perché abbiano la
vita e l’abbiano in abbondanza» (Gv
10,10). Non si tratta solo di migranti:
si tratta di tutta la persona, di tutte le
persone. In questa affermazione di

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html


Gesù troviamo il cuore della sua
missione: far sì che tutti ricevano il
dono della vita in pienezza, secondo
la volontà del Padre. In ogni attività
politica, in ogni programma, in ogni
azione pastorale dobbiamo sempre
mettere al centro la persona, nelle
sue molteplici dimensioni, compresa
quella spirituale. E questo vale per
tutte le persone, alle quali va
riconosciuta la fondamentale
uguaglianza. Pertanto, «lo sviluppo
non si riduce alla semplice crescita
economica. Per essere autentico
sviluppo, deve essere integrale, il che
vuol dire volto alla promozione di
ogni uomo e di tutto l’uomo» (S.
Paolo VI, Enc. Populorum progressio,
14).

«Così dunque voi non siete più
stranieri né ospiti, ma siete
concittadini dei santi e familiari di
Dio» (Ef 2,19). Non si tratta solo di
migranti: si tratta di costruire la città
di Dio e dell’uomo. In questa nostra

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html


epoca, chiamata anche l’era delle
migrazioni, sono molte le persone
innocenti che cadono vittime del
“grande inganno” dello sviluppo
tecnologico e consumistico senza
limiti (cfr Enc. Laudato si’, 34). E così
si mettono in viaggio verso un
“paradiso” che inesorabilmente
tradisce le loro aspettative. La loro
presenza, a volte scomoda,
contribuisce a sfatare i miti di un
progresso riservato a pochi, ma
costruito sullo sfruttamento di molti.
«Si tratta, allora, di vedere noi per
primi e di aiutare gli altri a vedere
nel migrante e nel rifugiato non solo
un problema da affrontare, ma un
fratello e una sorella da accogliere,
rispettare e amare, un’occasione che
la Provvidenza ci offre per
contribuire alla costruzione di una
società più giusta, una democrazia
più compiuta, un Paese più solidale,
un mondo più fraterno e una
comunità cristiana più aperta,
secondo il Vangelo» (Messaggio per la

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#34.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/messages/migration/documents/papa-francesco_20130805_world-migrants-day.html


Giornata Mondiale del Migrante e del
Rifugiato 2014).

Cari fratelli e sorelle, la risposta alla
sfida posta dalle migrazioni
contemporanee si può riassumere in
quattro verbi: accogliere, proteggere,
promuovere e integrare. Ma questi
verbi non valgono solo per i migranti
e i rifugiati. Essi esprimono la
missione della Chiesa verso tutti gli
abitanti delle periferie esistenziali,
che devono essere accolti, protetti,
promossi e integrati. Se mettiamo in
pratica questi verbi, contribuiamo a
costruire la città di Dio e dell’uomo,
promuoviamo lo sviluppo umano
integrale di tutte le persone e
aiutiamo anche la comunità
mondiale ad avvicinarsi agli obiettivi
di sviluppo sostenibile che si è data e
che, altrimenti, saranno difficilmente
raggiunti.

Dunque, non è in gioco solo la causa
dei migranti, non è solo di loro che si

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/messages/migration/documents/papa-francesco_20130805_world-migrants-day.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/messages/migration/documents/papa-francesco_20130805_world-migrants-day.html


tratta, ma di tutti noi, del presente e
del futuro della famiglia umana. I
migranti, e specialmente quelli più
vulnerabili, ci aiutano a leggere i
“segni dei tempi”. Attraverso di loro
il Signore ci chiama a una
conversione, a liberarci dagli
esclusivismi, dall’indifferenza e dalla
cultura dello scarto. Attraverso di
loro il Signore ci invita a
riappropriarci della nostra vita
cristiana nella sua interezza e a
contribuire, ciascuno secondo la
propria vocazione, alla costruzione
di un mondo sempre più rispondente
al progetto di Dio.

È questo l’auspicio che accompagno
con la preghiera invocando, per
intercessione della Vergine Maria,
Madonna della Strada, abbondanti
benedizioni su tutti i migranti e i
rifugiati del mondo e su coloro che si
fanno loro compagni di viaggio.

Dal Vaticano, 27 maggio 2019



Francesco

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/messaggio-di-
papa-francesco-per-la-105ma-giornata-

del-migrante-e-del-rifugiato/
(13/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/messaggio-di-papa-francesco-per-la-105ma-giornata-del-migrante-e-del-rifugiato/
https://opusdei.org/it/article/messaggio-di-papa-francesco-per-la-105ma-giornata-del-migrante-e-del-rifugiato/
https://opusdei.org/it/article/messaggio-di-papa-francesco-per-la-105ma-giornata-del-migrante-e-del-rifugiato/
https://opusdei.org/it/article/messaggio-di-papa-francesco-per-la-105ma-giornata-del-migrante-e-del-rifugiato/

	Messaggio di papa Francesco per la 105ma Giornata del migrante e del rifugiato

