
opusdei.org

La tenerezza di Dio
(VIII): Maria, Madre
della Misericordia

Nel Magnificat Santa Maria
canta la misericordia, l’amore
gioioso di Dio che viene a
restituire la felicità a un mondo
rattristato. Ella è la prima Figlia
della misericordia di Dio; e
nello stesso tempo, oltre che
figlia, è Madre del Dio di
misericordia: per questo la
chiamiamo Mater
misericordiæ.

19/01/2017



Quando Gabriele le comunica la
gioiosa notizia, l’evangelion, che da
un umile villaggio della Galilea
cambierà la vita degli uomini per
sempre i, «la Signora dal dolce nome,
Maria, è raccolta in preghiera» ii. Il
Signore ha ascoltato anche
Elisabetta, dice l’angelo alla
Madonna prima di ritirarsi. Santa
Maria ripensa per qualche istante
alle parole di Gabriele: dentro di sé si
fa strada una gioia che le riempie
l’anima e che, contemporaneamente,
la fa raccogliere in adorazione del
Dio nascosto, latens Deitas iii, che ora
alberga nel suo seno. Poco dopo, è
già in viaggio su per i monti: la
cugina forse ha bisogno di un piccolo
aiuto; non solo, ma anche lei sente il
bisogno di andarla a trovare, perché
non sta più nei panni e non conosce
nessun altro, a parte Giuseppe, con
cui spartire questo felice segreto.
Santa Maria è già in quel momento
«immagine della futura Chiesa che,
nel suo seno, porta la speranza del



mondo attraverso i monti della
storia» iv.

Se nessuno come una madre prova la
gioia di vivere che palpita in un
neonato, la felicità della Madonna e
di sua cugina, alla quale si uniscono
le donne di Ain Karim, è molto più
intensa. Dio ha preso l’iniziativa; ha
scelto la terra fertile della loro
generosità e del loro abbandono, e ha
inaugurato in esse la vera primavera
della storia. Mentre il mondo tenta di
vivere delle sue incerte gioie, in
questo angolo della Giudea
prorompe, silenziosamente, la gioia
di Dio. San Luca ci racconta che,
quando Elisabetta saluta Maria, san
Giovanni Battista salta dalla gioia nel
seno di sua madre. Come il profeta
Davide ballava e saltava intorno
all’Arca dell’Alleanza, così ora il più
grande «tra i nati di donna», colui
che è «più di un profeta» ( Mt 11,
9.11), salta all’arrivo di santa Maria,
la nuova Arca dell’Alleanza. Anche in



questo il Battista è precursore del
figlio di Davide; come dirà di se
stesso alcuni anni dopo, egli è
«l’amico dello sposo, che […] esulta di
gioia alla voce dello sposo» ( Gv 3,
29). E già ora, all’udire la madre dello
sposo, mosso dallo Spirito Santo, è
profeta senza parole della gioia del
Vangelo.

Si rallegra il mio spirito in Dio

«Il Signore tuo Dio in mezzo a te è un
salvatore potente. Esulterà di gioia
per te, ti rinnoverà con il suo amore,
si rallegrerà per te con grida di gioia,
come nei giorni di festa» ( Sof 3,
17-18). San Luca aveva ben presente
il profeta Sofonia quando raccontava
questi momenti della vita della
Madonna. La gioia, intima e nello
stesso tempo traboccante, che la
Madonna ha contenuto nelle sue
giornate di viaggio da Nazaret, e che
si contagia immediatamente a santa
Elisabetta e a san Giovanni, trova ora



sfogo nel Magnificat, canto di gioia e
di misericordia v. «Nostra Madre ha
meditato lungamente le parole dei
santi personaggi dell’Antico
Testamento – uomini e donne che
aspettavano il Signore – e i fatti di cui
erano stati protagonisti. Ammirava
[…] quella profusione di misericordia
che Dio aveva riversato sul suo
popolo tante volte ingrato. Nel
considerare tanta tenerezza celeste,
incessantemente rinnovata, si
effonde l’ardore del suo Cuore
immacolato: l’anima mia magnifica il
Signore» vi.

«Il mio spirito esulta in Dio, mio
salvatore». Santa Maria è figlia di un
popolo mediterraneo, di una terra
dove si canta e si balla: la sua intima
emozione, che viene dal profondo
dell’anima, si esterna in gesti ed
esclamazioni. «A volte non vi basterà
parlare, sentirete la necessità di
cantare per amore […], di andare per
il mondo dando luce, come fiaccole



accese che fanno faville» vii. La gioia
di Maria non si spiega unicamente
perché Dio è entrato nella sua vita,
ma perché, attraverso di Lei, il Figlio
di Dio si è fatto uno di noi,
«ricordandosi della sua misericordia
[…] per sempre».

La Chiesa si riconosce nel Magnificat,
«il cantico del Popolo di Dio che
cammina nella storia» viii, e per
questo lo ricorda ogni giorno
nell’ufficio dei Vespri. Assieme a
santa Maria non canta una gioia
piccola e individuale: canta la gioia
dell’umanità intera; una gioia che
proviene dalla speranza in «Dio mio
salvatore». La Chiesa sa che Dio è più
forte del male. «Ciò che è debolezza
di Dio è più forte degli uomini» ( 1
Cor 1, 25): la forza dei «potenti» e dei
«superbi di cuore», che fanno la
guerra a «quelli che osservano i
comandamenti di Dio e sono in
possesso della testimonianza di
Gesù» (Ap 12, 17) e minacciano di



annientare l’Amore di Dio, non è
altro che forza esteriore, rumore,
vanità: «come pula che il vento
disperde» (Sal 1, 4).

«La nostra tristezza infinita si cura
soltanto con un infinito amore» ix: la
misericordia è l’amore gioioso di Dio
che va incontro a un mondo
intristito, a una «valle di lacrime» x.
Dio «esce come sposo dalla stanza
nuziale, esulta come prode che
percorre la via» (Sal 18 [19], 7): viene
con il suo affetto, con il suo perdono,
con la sua comprensione… Viene
soprattutto con la gioia dello Spirito
Santo, carità increata, che è la
sorgente continua della sua
misericordia, perché soltanto dalla
gioia si ottengono le forze per
perdonare senza riserve e senza
limiti. La gioia di Dio è anche il fine
della sua misericordia, perché ci ha
creati per Lui; vuole salvarci dalla
tristezza del peccato per darci una



felicità che nessuno ci potrà
toglierexi.

Dio ha affidato questa gioia alla sua
Chiesa, e nessuno gliela potrà
togliere, «malgrado tutto» xii. Perciò
canta con Maria: «tutte le
generazioni mi chiameranno beata».
Tutte le generazioni degli uomini
finiscono con il trovare nella Chiesa
una Madre che, attraverso le crisi e le
tragedie della storia, e pur soffrendo
per i figli e gli estranei che la
maltrattano o la disprezzano,
trabocca della gioiosa salvezza di Dio
e a tutti offre instancabilmente la sua
misericordia. Come Maria nel suo 
Magnificat, la Chiesa in qualche
modo sorvola la storia xiii; Essa
custodisce la gioia della Risurrezione
e scorge, fra tanto dolore e tanta
miseria, tanta santità nascosta e
feconda: la misericordia di Dio che
«di generazione in generazione si
stende su quelli che lo temono».



I poveri di Dio

Il Magnificat è impregnato della
«spiritualità degli anawim biblici,
ossia di quei fedeli che si
riconoscevano "poveri" non soltanto
nel distacco da ogni idolatria della
ricchezza e del potere, ma anche
nell'umiltà profonda del cuore, […]
aperto all'irruzione della grazia
divina salvatrice» xiv. Santa Maria, e
noi con lei, non canta la propria
grandezza: canta la sua piccolezza -
«l’umiltà della sua serva» - e le
«grandi cose» che Dio ha fatto in
Essa.

«Magnificat anima mea Dominum »:
tutte le generazioni e tutte le culture
hanno messo e continueranno a
mettere musica a queste parole, che
potrebbero tradursi così: «Com’è
grande Dio, come fa bene le cose».
L’entusiasmo di Maria ad Ain Karim
risuonerà tre decenni dopo sulle
labbra di suo Figlio, nel momento in



cui forse la gioia di Gesù si espande
più chiaramente nei Vangeli. È bello
osservare che le note della sua gioia
sono le stesse che nel Magnificat di
sua Madre: «In quello stesso istante
Gesù esultò nello Spirito Santo e
disse: Io ti rendo lode, Padre, Signore
del cielo e della terra, che hai
nascosto queste cose ai dotti e ai
sapienti e le hai rivelate ai piccoli» ( 
Lc 10, 21)xv. La predilezione di Dio
per chi è piccolo costituisce un
profondo mistero. Dio appare
“disarmato” davanti ai semplici; il
suo linguaggio, apparentemente
ingenuo e inoffensivo, «rovescia i
potenti dai troni». La misericordia ci
mostra il vero volto di Dio e «la
potenza del suo braccio», che finisce
sempre col vincere. «Con la bocca dei
bimbi e dei lattanti affermi la tua
potenza contro i tuoi avversari, per
ridurre al silenzio nemici e ribelli» ( 
Sal 8, 3).



Quando Giovanni invia i suoi
discepoli a domandare a Gesù se è lui
«colui che deve venire» ( Mt 11, 3), il
Signore chiarisce, con parole del
profeta Isaia xvi, i segni della presenza
di Dio in mezzo al suo popolo, tra i
quali spicca questo: «ai poveri è
annunziata la buona novella» ( Lc 7,
22). Nella Bibbia i poveri sono coloro
che aspettano la visita di Dio.
Zaccaria era un povero e per questo
seppe che «grazie alla bontà
misericordiosa del nostro Dio, […]
verrà a visitarci dall’alto un sole che
sorge» ( Lc 1, 78); Simeone era povero
e per questo i suoi occhi videro la
salvezza xvii.

Questa povertà non è miseria
dell’anima né ristrettezza di
prospettive; e non vuol dire neppure
mancanza di cultura: i magi di
Betlemme, che sicuramente
appartenevano alla élite culturale del
loro paese, erano «poveri in spirito» (
Mt 5, 3); il loro atteggiamento



contrasta con la sufficienza degli
scribi, l’ansia di Erode e l’effimera
curiosità di Gerusalemme dove,
passata la trepidazione per l’arrivo
dei magi e la loro domanda intorno
al Re che stava per nascere, nessuno
ritornò più a interessarsi della
vicenda. Questi saggi avevano la
semplicità dei pastori di Betlemme;
avevano cuore per comprendere,
occhi per vedere, orecchi per udire
xviii, e per questo furono tra i primi
che lo adorarono.

«Ha guardato l’umiltà della sua serva
[…]. Di generazione in generazione la
sua misericordia si stende su quelli
che lo temono». Lo sguardo
misericordioso di Dio si posa su
coloro che possono accoglierlo,
perché riconoscono con il salmista:
«Io sono povero e infelice; di me ha
cura il Signore» ( Sal 39 [40], 18). Dio
“ha bisogno” della nostra povertà per
entrare nell’anima: «Gesù non sa che
farsene dell’astuzia calcolatrice, della



crudeltà dei cuori aridi, della
bellezza appariscente ma vuota. Il
Signore apprezza la gioia di un cuore
giovane, il passo semplice, la voce
non manierata, gli occhi limpidi,
l’orecchio attento alla sua parola
d’amore. Così regna nell’anima» xix.

Figlia e Madre della misericordia

Santa Maria è Figlia di Dio e Madre
di Dio: genuisti qui te fecit xx; generò
Colui che l’aveva creata e che l’aveva
redenta, certamente in un modo
speciale che la distingue da tutto il
genere umano: «Maria ricevette nella
sua concezione la benedizione del
Signore e la misericordia di Dio, suo
salvatore» xxi. Ella è per questo la
prima Figlia della misericordia di
Dio. E, oltre che Figlia, è Madre del
Dio di misericordia: per questo la
chiamiamo Mater misericordiæ ,
Madre della misericordia.
«Rivolgiamo a lei la preghiera antica
e sempre nuova della Salve Regina ,



perché non si stanchi mai di
rivolgere a noi i suoi occhi
misericordiosi e ci renda degni di
contemplare il volto della
misericordia, suo Figlio Gesù»xxii. San
Josemaría ci ha insegnato che «a
Gesù si va e si “ritorna” sempre per
Maria» xxiii. La Madonna disperde la
superbia dei nostri cuori e ci aiuta a
farci piccoli, in modo che Dio fissi gli
occhi sulla nostra umiltà e in noi
nasca Gesù. Ricorriamo a Lei con la
fiducia di figli, in tanti piccoli dettagli
di affetto; uno di questi, che san
Josemaría consigliava ai fedeli
dell’Opus Dei, consiste nel baciare il
rosario prima di recitare il Salmo 2
ogni martedì.

Tutte le generazioni l’hanno
chiamata e la «chiameranno beata»,
perché «l’amore porta con sé la gioia,
ma è una gioia con le radici a forma
di croce» xxiv: insieme a suo Figlio,
Santa Maria soffrì sul Calvario «il
drammatico incontro tra il peccato



del mondo e la misericordia divina»
xxv. La Pietà, come è stata chiamata la
scena della Madonna che tiene fra le
braccia suo Figlio morto, esprime
intensamente questa intima
partecipazione di nostra Madre alla
Misericordia di Dio. «Pietà» traduce
esattamente l’ebraico hesed, uno dei
concetti con i quali la Bibbia esprime
la misericordia di Dio. Sulla Croce,
disprezzato dagli uomini, Dio
protegge più che mai «Israele suo
servo, ricordando la sua
misericordia». Quando gli uomini
dimenticano le misericordie del
Signore, Dio le applica oltre ogni
limite: «Donna, ecco il tuo figlio […].
Ecco la tua madre» ( Gv 19, 26-27).
Queste parole, che il Signore diceva
dalla Croce a sua Madre e a ognuno
di noi xxvi, manifestano «il mistero di
una speciale missione salvifica. Gesù
ci lasciava sua madre come madre
nostra. Soltanto dopo aver fatto
questo, Gesù ha potuto sentire che
“tutto era compiuto” ( Gv 19,28)»xxvii.



Affidiamoci alla sua protezione,
affinché ci renda misericordiosi
come il Padre: «Ella dilaterà il nostro
cuore e ci farà avere viscere di
misericordia» xxviii.

Carlos Ayxelá

i Cfr. Lc 1, 26-38.

ii San Josemaría, Santo Rosario, 1°
mistero gaudioso.

iii Cfr. Inno Adoro te devote.

iv Benedetto XVI, Enc. Spe salvi (30-
XI-2007), 50.

v Cfr. Lc 1, 46-55.

vi San Josemaría, Amici di Dio, n. 241.

vii San Josemaría, Lettera 11-III-1940,
n.30.

viii Papa Francesco, Omelia, 15-
VIII-2013.



ix Papa Francesco, Es.ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), n. 265.

xAntifona, Salve Regina.

xiCfr. Gv 16, 22.

xiiSan Josemaría, È Gesù che passa, n.
131.

xiiiNell’originale greco il Magnificat
«ha sette verbi all'aoristo, che
indicano altrettante azioni che il
Signore compie in modo permanente
nella storia: "Ha spiegato la
potenza..., ha disperso i superbi..., ha
rovesciato i potenti..., ha innalzato gli
umili..., ha ricolmato di beni gli
affamati..., ha rimandato i ricchi...,
ha soccorso Israele"» (Benedetto XVI, 
Udienza, 15 febbraio 2006).

xivBenedetto XVI, Udienza, 15
febbraio 2006.

xvCfr. Mt 11, 25-27



xviCfr. Is 42, 7.18; 61, 1; Lc 7, 19-20; 
Mt 11, 2-3.

xviiCfr. Lc 2, 30.

xviiiCfr. Dt 29, 3.

xixSan Josemaría, È Gesù che passa,
n. 181.

xxMessale Romano, Comune della
Vergine Maria, Antifona d’ingresso.

xxiLiturgia delle ore, 8 dicembre, 
Officium lectionis, Antifona.

xxiiPapa Francesco, Bolla 
Misericordiæ Vultus (11-IV-2015), n.
24.

xxiiiSan Josemaría, Cammino, n. 495.

xxivSan Josemaría, È Gesù che passa,
n. 43.

xxvPapa Francesco, Es.ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), n. 285.



xxviCfr. San Giovanni Paolo II,
Enc.Ecclesia de Eucharistia (17–
IV-2003), n. 57.

xxviiPapa Francesco, Es.ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), n. 285.

xxviiiSan Josemaría, “ El compromiso
de la verdad” (9-V-1974), in Josemaría
Escrivá y la Universidad, Eunsa,
Pamplona 1993, p. 109.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/maria-madre-
della-misericordia-2/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/maria-madre-della-misericordia-2/
https://opusdei.org/it/article/maria-madre-della-misericordia-2/
https://opusdei.org/it/article/maria-madre-della-misericordia-2/

	​La tenerezza di Dio (VIII): Maria, Madre della Misericordia

