
opusdei.org

"Mai il nome di Dio
può giustificare la
violenza, solo la pace
è santa"

La preghiera e l’impegno sono
cardini per la costruzione di
una famiglia di popoli, la
violenza e il terrorismo si
oppongono al vero spirito
religioso. Così in sintesi
l’Appello per la Pace 2016 letto
da Papa Francesco ad Assisi
davanti ad oltre 500 leader
religiosi provenienti da tutto il
mondo.



20/09/2016

Meditazione

Di fronte a Gesù crocifisso risuonano
anche per noi le sue parole: «Ho
sete» (Gv 19,28). La sete, ancor più
della fame, è il bisogno estremo
dell’essere umano, ma ne
rappresenta anche l’estrema miseria.
Contempliamo così il mistero del Dio
Altissimo, divenuto, per
misericordia, misero fra gli uomini.

Di che cosa ha sete il Signore? Certo
di acqua, elemento essenziale per la
vita. Ma soprattutto ha sete di amore,
elemento non meno essenziale per
vivere. Ha sete di donarci l’acqua
viva del suo amore, ma anche di
ricevere il nostro amore. Il profeta
Geremia ha espresso il
compiacimento di Dio per il nostro
amore: «Mi ricordo di te, dell’affetto



della tua giovinezza, dell’amore al
tempo del tuo fidanzamento» (Ger
2,2). Ma ha dato anche voce alla
sofferenza divina, quando l’uomo,
ingrato, ha abbandonato l’amore,
quando – sembra dire anche oggi il
Signore – «ha abbandonato me,
sorgente di acqua viva, e si è scavato
cisterne, cisterne piene di crepe, che
non trattengono l’acqua» (Ger 2,13).
È il dramma del “cuore inaridito”,
dell’amore non ricambiato, un
dramma che si rinnova nel Vangelo,
quando alla sete di Gesù l’uomo
risponde con l’aceto, che è vino
andato a male. Come,
profeticamente, lamentava il
salmista: «Quando avevo sete mi
hanno dato aceto» (Sal 69,22).

“L’Amore non è amato”: secondo
alcuni racconti era questa la realtà
che turbava San Francesco di Assisi.
Egli, per amore del Signore
sofferente, non si vergognava di
piangere e lamentarsi a voce alta (cfr



Fonti Francescane, n. 1413). Questa
stessa realtà ci deve stare a cuore
contemplando il Dio crocifisso,
assetato di amore. Madre Teresa di
Calcutta volle che nelle cappelle di
ogni sua comunità, vicino al
Crocifisso, fosse scritto “Ho sete”.
Estinguere la sete d’amore di Gesù
sulla croce mediante il servizio ai più
poveri tra i poveri è stata la sua
risposta. Il Signore è infatti dissetato
dal nostro amore compassionevole, è
consolato quando, in nome suo, ci
chiniamo sulle miserie altrui. Nel
giudizio chiamerà “benedetti” quanti
hanno dato da bere a chi aveva sete,
quanti hanno offerto amore concreto
a chi era nel bisogno: «Tutto quello
che avete fatto a uno solo di questi
fratelli più piccoli, l’avete fatto a
me» (Mt 25,40).

Le parole di Gesù ci interpellano,
domandano accoglienza nel cuore e
risposta con la vita. Nel suo “Ho sete”
possiamo sentire la voce dei



sofferenti, il grido nascosto dei
piccoli innocenti cui è preclusa la
luce di questo mondo, l’accorata
supplica dei poveri e dei più
bisognosi di pace. Implorano pace le
vittime delle guerre, che inquinano i
popoli di odio e la Terra di armi;
implorano pace i nostri fratelli e
sorelle che vivono sotto la minaccia
dei bombardamenti o sono costretti a
lasciare casa e a migrare verso
l’ignoto, spogliati di ogni cosa. Tutti
costoro sono fratelli e sorelle del
Crocifisso, piccoli del suo Regno,
membra ferite e riarse della sua
carne. Hanno sete. Ma a loro viene
spesso dato, come a Gesù, l’aceto
amaro del rifiuto. Chi li ascolta? Chi
si preoccupa di rispondere loro? Essi
incontrano troppe volte il silenzio
assordante dell’indifferenza,
l’egoismo di chi è infastidito, la
freddezza di chi spegne il loro grido
di aiuto con la facilità con cui cambia
un canale in televisione.



Di fronte a Cristo crocifisso, «potenza
e sapienza di Dio» (1 Cor 1,24), noi
cristiani siamo chiamati a
contemplare il mistero dell’Amore
non amato e a riversare misericordia
sul mondo. Sulla croce, albero di vita,
il male è stato trasformato in bene;
anche noi, discepoli del Crocifisso,
siamo chiamati a essere “alberi di
vita”, che assorbono l’inquinamento
dell’indifferenza e restituiscono al
mondo l’ossigeno dell’amore. Dal
fianco di Cristo in croce uscì acqua,
simbolo dello Spirito che dà la vita
(cfr Gv 19,34); così da noi suoi fedeli
esca compassione per tutti gli assetati
di oggi.

Come Maria presso la croce, ci
conceda il Signore di essere uniti a
Lui e vicini a chi soffre. Accostandoci
a quanti oggi vivono da crocifissi e
attingendo la forza di amare dal
Crocifisso Risorto, cresceranno
ancora di più l’armonia e la
comunione tra noi. «Egli infatti è la



nostra pace» (Ef 2,14), Egli che è
venuto ad annunciare la pace ai
vicini e ai lontani (cfr Ef 2,17). Ci
custodisca tutti nell’amore e ci
raccolga nell’unità, nella quale siamo
in cammino, perché diventiamo
quello che Lui desidera: «una sola
cosa» (Gv17,21).

Discorso

Vostre Santità,

illustri Rappresentanti delle Chiese,
delle Comunità cristiane e delle
Religioni,

cari fratelli e sorelle!

Vi saluto con grande rispetto e affetto
e vi ringrazio per la vostra presenza.
Ringrazio la Comunità di Sant’Egidio,
la Diocesi di Assisi e le Famiglie
Francescane che hanno preparato



questa giornata di preghiera. Siamo
venuti ad Assisi come pellegrini in
cerca di pace. Portiamo in noi e
mettiamo davanti a Dio le attese e le
angosce di tanti popoli e persone.
Abbiamo sete di pace, abbiamo il
desiderio di testimoniare la pace,
abbiamo soprattutto bisogno di
pregare per la pace, perché la pace è
dono di Dio e a noi spetta invocarla,
accoglierla e costruirla ogni giorno
con il suo aiuto.

«Beati gli operatori di pace» (Mt 5,9).
Molti di voi hanno percorso un lungo
cammino per raggiungere questo
luogo benedetto. Uscire, mettersi in
cammino, trovarsi insieme,
adoperarsi per la pace: non sono solo
movimenti fisici, ma soprattutto
dell’animo, sono risposte spirituali
concrete per superare le chiusure
aprendosi a Dio e ai fratelli. Dio ce lo
chiede, esortandoci ad affrontare la
grande malattia del nostro tempo:
l’indifferenza. E’ un virus che



paralizza, rende inerti e insensibili,
un morbo che intacca il centro stesso
della religiosità, ingenerando un
nuovo tristissimo paganesimo: il 
paganesimo dell’indifferenza.

Non possiamo restare indifferenti.
Oggi il mondo ha un’ardente sete di
pace. In molti Paesi si soffre per
guerre, spesso dimenticate, ma
sempre causa di sofferenza e
povertà. A Lesbo, con il caro
Patriarca ecumenico Bartolomeo,
abbiamo visto negli occhi dei
rifugiati il dolore della guerra,
l’angoscia di popoli assetati di pace.
Penso a famiglie, la cui vita è stata
sconvolta; ai bambini, che non hanno
conosciuto nella vita altro che
violenza; ad anziani, costretti a
lasciare le loro terre: tutti loro hanno
una grande sete di pace. Non
vogliamo che queste tragedie cadano
nell’oblio. Noi desideriamo dar voce
insieme a quanti soffrono, a quanti
sono senza voce e senza ascolto. Essi



sanno bene, spesso meglio dei
potenti, che non c’è nessun domani
nella guerra e che la violenza delle
armi distrugge la gioia della vita.

Noi non abbiamo armi. Crediamo
però nella forza mite e umile della
preghiera. In questa giornata, la sete
di pace si è fatta invocazione a Dio,
perché cessino guerre, terrorismo e
violenze. La pace che da Assisi
invochiamo non è una semplice
protesta contro la guerra, nemmeno
«è il risultato di negoziati, di
compromessi politici o di
mercanteggiamenti economici. Ma il
risultato della preghiera» (Giovanni
Paolo II, Discorso, Basilica di Santa
Maria degli Angeli, 27 ottobre 1986: 
Insegnamenti IX,2 [1986], 1252).
Cerchiamo in Dio, sorgente della
comunione, l’acqua limpida della
pace, di cui l’umanità è assetata: essa
non può scaturire dai deserti
dell’orgoglio e degli interessi di parte,

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1986/october/documents/hf_jp-ii_spe_19861027_prayer-peace-assisi.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1986/october/documents/hf_jp-ii_spe_19861027_prayer-peace-assisi.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1986/october/documents/hf_jp-ii_spe_19861027_prayer-peace-assisi.html


dalle terre aride del guadagno a ogni
costo e del commercio delle armi.

Diverse sono le nostre tradizioni
religiose. Ma la differenza non è
motivo di conflitto, di polemica o di
freddo distacco. Oggi non abbiamo
pregato gli uni contro gli altri, come
talvolta è purtroppo accaduto nella
storia. Senza sincretismi e senza
relativismi, abbiamo invece pregato
gli uni accanto agli altri, gli uni per
gli altri. San Giovanni Paolo II in
questo stesso luogo disse: «Forse mai
come ora nella storia dell’umanità è
divenuto a tutti evidente il legame
intrinseco tra un atteggiamento
autenticamente religioso e il grande
bene della pace» (Id., Discorso, Piazza
inferiore della Basilica di San
Francesco, 27 ottobre 1986: l.c.,
1268). Continuando il cammino
iniziato trent’anni fa ad Assisi, dove è
viva la memoria di quell’uomo di Dio
e di pace che fu San Francesco,
«ancora una volta noi, insieme qui

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1986/october/documents/hf_jp-ii_spe_19861027_prayer-peace-assisi-final.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1986/october/documents/hf_jp-ii_spe_19861027_prayer-peace-assisi-final.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1986/october/documents/hf_jp-ii_spe_19861027_prayer-peace-assisi-final.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1986/october/documents/hf_jp-ii_spe_19861027_prayer-peace-assisi-final.html


riuniti, affermiamo che chi utilizza la
religione per fomentare la violenza
ne contraddice l’ispirazione più
autentica e profonda» (Id., Discorso
ai Rappresentanti delle Religioni,
Assisi, 24 gennaio 2002: Insegnamenti
XXV,1 [2002], 104), che ogni forma di
violenza non rappresenta «la vera
natura della religione. È invece il suo
travisamento e contribuisce alla sua
distruzione» (Benedetto XVI, 
Intervento alla Giornata di riflessione,
dialogo e preghiera per la pace e la
giustizia nel mondo, Assisi, 27 ottobre
2011: Insegnamenti VII, 2 [2011], 512).
Non ci stanchiamo di ripetere che
mai il nome di Dio può giustificare la
violenza. Solo la pace è santa. Solo la
pace è santa, non la guerra!

Oggi abbiamo implorato il santo
dono della pace. Abbiamo pregato
perché le coscienze si mobilitino a
difendere la sacralità della vita
umana, a promuovere la pace tra i
popoli e a custodire il creato, nostra

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/2002/january/documents/hf_jp-ii_spe_20020124_discorso-assisi.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/2002/january/documents/hf_jp-ii_spe_20020124_discorso-assisi.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/2002/january/documents/hf_jp-ii_spe_20020124_discorso-assisi.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/2002/january/documents/hf_jp-ii_spe_20020124_discorso-assisi.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/2002/january/documents/hf_jp-ii_spe_20020124_discorso-assisi.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html


casa comune. La preghiera e la
collaborazione concreta aiutano a
non rimanere imprigionati nelle
logiche del conflitto e a rifiutare gli
atteggiamenti ribelli di chi sa
soltanto protestare e arrabbiarsi. La
preghiera e la volontà di collaborare
impegnano a una pace vera, non
illusoria: non la quiete di chi schiva
le difficoltà e si volta dall’altra parte,
se i suoi interessi non sono toccati;
non il cinismo di chi si lava le mani
di problemi non suoi; non l’approccio
virtuale di chi giudica tutto e tutti
sulla tastiera di un computer, senza
aprire gli occhi alle necessità dei
fratelli e sporcarsi le mani per chi ha
bisogno. La nostra strada è quella di
immergerci nelle situazioni e dare il
primo posto a chi soffre; di assumere
i conflitti e sanarli dal di dentro; di
percorrere con coerenza vie di bene,
respingendo le scorciatoie del male;
di intraprendere pazientemente, con
l’aiuto di Dio e con la buona volontà,
processi di pace.



Pace, un filo di speranza che collega
la terra al cielo, una parola tanto
semplice e difficile al tempo stesso.
Pace vuol dire Perdono che, frutto
della conversione e della preghiera,
nasce dal di dentro e, in nome di Dio,
rende possibile sanare le ferite del
passato. Pace significa Accoglienza,
disponibilità al dialogo, superamento
delle chiusure, che non sono
strategie di sicurezza, ma ponti sul
vuoto. Pace vuol dire Collaborazione,
scambio vivo e concreto con l’altro,
che costituisce un dono e non un
problema, un fratello con cui provare
a costruire un mondo migliore. Pace
significa Educazione: una chiamata
ad imparare ogni giorno la difficile
arte della comunione, ad acquisire la
cultura dell’incontro, purificando la
coscienza da ogni tentazione di
violenza e di irrigidimento, contrarie
al nome di Dio e alla dignità
dell’uomo.



Noi qui, insieme e in pace, crediamo
e speriamo in un mondo fraterno.
Desideriamo che uomini e donne di
religioni differenti, ovunque si
riuniscano e creino concordia, specie
dove ci sono conflitti. Il nostro futuro
è vivere insieme. Per questo siamo
chiamati a liberarci dai pesanti
fardelli della diffidenza, dei
fondamentalismi e dell’odio. I
credenti siano artigiani di pace
nell’invocazione a Dio e nell’azione
per l’uomo! E noi, come Capi
religiosi, siamo tenuti a essere solidi
ponti di dialogo, mediatori creativi di
pace. Ci rivolgiamo anche a chi ha la
responsabilità più alta nel servizio
dei Popoli, ai Leader delle Nazioni,
perché non si stanchino di cercare e
promuovere vie di pace, guardando
al di là degli interessi di parte e del
momento: non rimangano inascoltati
l’appello di Dio alle coscienze, il grido
di pace dei poveri e le buone attese
delle giovani generazioni. Qui,
trent’anni fa San Giovanni Paolo II



disse: «La pace è un cantiere aperto a
tutti, non solo agli specialisti, ai
sapienti e agli strateghi. La pace è
una responsabilità
universale» (Discorso, Piazza
inferiore della Basilica di San
Francesco, 27 ottobre 1986: l.c.,
1269). Sorelle e fratelli, assumiamo
questa responsabilità, riaffermiamo
oggi il nostro sì ad essere, insieme,
costruttori della pace che Dio vuole e
di cui l’umanità è assetata.

Appello

Uomini e donne di religioni diverse,
siamo convenuti, come pellegrini,
nella città di San Francesco. Qui, nel
1986, trent’anni fa, su invito di Papa
Giovanni Paolo II, si riunirono
Rappresentanti religiosi da tutto il
mondo, per la prima volta in modo
tanto partecipato e solenne, per

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1986/october/documents/hf_jp-ii_spe_19861027_prayer-peace-assisi-final.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1986/october/documents/hf_jp-ii_spe_19861027_prayer-peace-assisi-final.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1986/october/documents/hf_jp-ii_spe_19861027_prayer-peace-assisi-final.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1986/october/documents/hf_jp-ii_spe_19861027_prayer-peace-assisi-final.html


affermare l’inscindibile legame tra il
grande bene della pace e un
autentico atteggiamento religioso. Da
quell’evento storico, si è avviato un
lungo pellegrinaggio che, toccando
molte città del mondo, ha coinvolto
tanti credenti nel dialogo e nella
preghiera per la pace; ha unito senza
confondere, dando vita a solide
amicizie interreligiose e
contribuendo a spegnere non pochi
conflitti. Questo è lo spirito che ci
anima: realizzare l’incontro nel
dialogo, opporsi a ogni forma di
violenza e abuso della religione per
giustificare la guerra e il terrorismo.
Eppure, negli anni trascorsi, ancora
tanti popoli sono stati dolorosamente
feriti dalla guerra. Non si è sempre
compreso che la guerra peggiora il
mondo, lasciando un’eredità di
dolori e di odi. Tutti, con la guerra,
sono perdenti, anche i vincitori.

Abbiamo rivolto la nostra preghiera
a Dio, perché doni la pace al mondo.



Riconosciamo la necessità di pregare
costantemente per la pace, perché la
preghiera protegge il mondo e lo
illumina. La pace è il nome di Dio.
Chi invoca il nome di Dio per
giustificare il terrorismo, la violenza
e la guerra, non cammina nella Sua
strada: la guerra in nome della
religione diventa una guerra alla
religione stessa. Con ferma
convinzione, ribadiamo dunque che
la violenza e il terrorismo si
oppongono al vero spirito religioso.

Ci siamo posti in ascolto della voce
dei poveri, dei bambini, delle giovani
generazioni, delle donne e di tanti
fratelli e sorelle che soffrono per la
guerra; con loro diciamo con forza:
No alla guerra! Non resti inascoltato
il grido di dolore di tanti innocenti.
Imploriamo i Responsabili delle
Nazioni perché siano disinnescati i
moventi delle guerre: l’avidità di
potere e denaro, la cupidigia di chi
commercia armi, gli interessi di



parte, le vendette per il passato.
Aumenti l’impegno concreto per
rimuovere le cause soggiacenti ai
conflitti: le situazioni di povertà,
ingiustizia e disuguaglianza, lo
sfruttamento e il disprezzo della vita
umana.

Si apra finalmente un nuovo tempo,
in cui il mondo globalizzato diventi
una famiglia di popoli. Si attui la
responsabilità di costruire una pace
vera, che sia attenta ai bisogni
autentici delle persone e dei popoli,
che prevenga i conflitti con la
collaborazione, che vinca gli odi e
superi le barriere con l’incontro e il
dialogo. Nulla è perso, praticando
effettivamente il dialogo. Niente è
impossibile se ci rivolgiamo a Dio
nella preghiera. Tutti possono essere
artigiani di pace; da Assisi
rinnoviamo con convinzione il
nostro impegno ad esserlo, con
l’aiuto di Dio, insieme a tutti gli
uomini e donne di buona volontà.



© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/mai-il-nome-di-
dio-puo-giustificare-la-violenza-solo-la-

pace-e-santa/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/mai-il-nome-di-dio-puo-giustificare-la-violenza-solo-la-pace-e-santa/
https://opusdei.org/it/article/mai-il-nome-di-dio-puo-giustificare-la-violenza-solo-la-pace-e-santa/
https://opusdei.org/it/article/mai-il-nome-di-dio-puo-giustificare-la-violenza-solo-la-pace-e-santa/
https://opusdei.org/it/article/mai-il-nome-di-dio-puo-giustificare-la-violenza-solo-la-pace-e-santa/

	"Mai il nome di Dio può giustificare la violenza, solo la pace è santa"

