
opusdei.org

L’unità di vita nella
professione

Per poter offrire a Dio il proprio
lavoro, bisogna compierlo bene:
con retta intenzione, con giusto
criterio e con un
comportamento esteriore che
renda evidenti queste
disposizioni interiori. Un nuovo
articolo sul lavoro.

28/10/2014

Ogni onesto lavoro può essere
orazione; e ogni lavoro che è
orazione, è apostolato. In tal modo



l'anima si irrobustisce in un'unità
di vita semplice e forte[1].

Lavoro, preghiera, apostolato: tre
termini che, per chi sa di essere figlio
di Dio, non appartengono ad ambiti
diversi, ma si fondono a poco a poco
nella vita come le note di un accordo,
sino a comporre un'unica partitura
armonica.

All'inizio dell'attività professionale è
possibile ascoltare solamente il
suono isolato del proprio lavoro,
monotono e privo di attrattiva.
Quando si scopre in che modo è
possibile trasformarlo in preghiera
che s'innalzi al Cielo e in apostolato
che fecondi la terra, le note
cambiano e il suono comincia ad
acquistare ritmo e armonia. Se
rinunciamo all'impegno di creare e
comporre, ritorniamo facilmente alle
note slegate, ai suoni privi di
melodia; ma appena permettiamo
allo Spirito Santo di governare la



nostra vita professionale e di dirigere
l'orchestra, rinasce ancora una volta
la musica, composizione stupenda di
amore di Dio e degli uomini – di
orazione e di apostolato – nel lavoro
quotidiano. Ognuna delle facoltà del
nostro essere – volontà, intelligenza,
affetti... – interpreta la sua parte con
maestria e allora si ottiene
quell'unità di vita semplice e forte,
che è gradita a Dio e attrae gli uomini
a Lui.

Nell'attività professionale, tre sono
gli aspetti che conviene esaminare
con attenzione per raggiungere
l'armonia dell'unità di vita:
l'intenzione, il criterio e il
comportamento coerente con
entrambi.

La rettitudine d'intenzione

L'unità di vita nel lavoro
professionale dipende, prima di
tutto, dalla rettitudine d'intenzione:
dalla chiara e ferma decisione di



lavorare per amore a Dio, non per
ambizione personale o altra forma di
egoismo; di fronte a Dio e cercando la
sua gloria, non di fronte agli uomini
e cercando la propria gloria, vale a
dire, la soddisfazione personale o
l'ammirazione degli altri.

Nessuno può servire a due
padroni[2] . Non possiamo tollerare
compromessi, non possiamo avere
nel cuore una candela accesa a San
Michele e un'altra al diavolo[3] .
L'intenzione dev'essere trasparente.
Tuttavia, è possibile accorgersi che,
pur volendo vivere per la gloria di
Dio, la rettitudine della volontà si
distorce facilmente nelle azioni
concrete, nelle quali, insieme ai
motivi santi, spesso si possono
mescolare aspirazioni meno
chiare[4] . Per questo san Josemaría
consiglia di purificare la volontà,
rettificando costantemente
l'intenzione. Rettificare. Ogni
giorno un po'. Questo è il tuo



lavoro costante, se davvero vuoi
farti santo[5].

Chi lavora con rettitudine
d'intenzione fa sempre di tutto per
compiere bene il proprio lavoro. Non
lavora in un certo modo quando c'è
qualcuno che lo vede e in un altro
modo quando non lo vede nessuno.
Sa che lo vede Dio e perciò cerca di
compiere il proprio dovere con
perfezione, come fa piacere a Lui.
Cura i dettagli di ordine, di
laboriosità, di spirito di povertà...,
anche se nessuno se ne accorge o se
non ne ha voglia. Nelle giornate
grigie di lavoro normale, quando la
monotonia diventa minacciosa, un
figlio di Dio si sforza di mettere le 
ultime pietre per amore, e così il suo
lavoro diventa orazione.

I momenti di successo o di insuccesso
mettono a dura prova la qualità delle
nostre intenzioni, perché corriamo il
rischio di riempirci di superbia o di



scoraggiamento. San Josemaría
insegna a prepararsi a questa
eventualità, che potrebbe favorire un
ripiegamento su se stessi,
distorcendo così la volontà. Devi
essere vigilante, perché i tuoi
successi professionali o i tuoi
insuccessi – che verranno! – non ti
facciano dimenticare, neanche
solo per un momento, qual è il
vero fine del tuo lavoro: la gloria
di Dio![6].

Per irrobustire la rettitudine
d'intenzione, autentico pilastro
dell'unità di vita, è necessario
cercare la presenza di Dio nel lavoro
– offrendolo all'inizio, rinnovando
l'offerta appena possibile,
ringraziando alla fine... – e fare in
modo che le pratiche di pietà,
soprattutto la Santa Messa se ci è
possibile parteciparvi, si estendano
per tutta la giornata in una relazione
continua con il Signore. Dimenticare
Dio nella professione è indizio di



poca unità di vita e non
semplicemente di un carattere
distratto: chi ama veramente non
dimentica l'amato.

Il giusto criterio

La rettitudine d'intenzione è
essenziale per l'unità di vita, ma non
va dimenticato che la volontà ha
bisogno della guida della ragione
illuminata dalla fede. Vi sono
persone che non riescono ad avere
un comportamento coerentemente
cristiano non per cattiva volontà, ma
per mancanza di criterio. Quando
non utilizzano i mezzi per formare
bene la coscienza, per acquisire una
conoscenza profonda delle
conseguenze morali di ogni
professione, si corre il pericolo di
accettare come norma ciò che è 
normale. È possibile allora che, pur
con buona volontà, si commettano
spropositi e ingiustizie, e, non
sapendo giudicare con prudenza,



non si faccia il bene che è possibile
fare. La mancanza di criterio
impedisce di raggiungere l'unità di
vita.

Un uomo di criterio trova ciò che è
bene, senza cadere negli estremismi
e senza transigere con ciò che è
mediocre. A volte, la mancanza di
criterio induce a pensare che
l'alternativa a un difetto sia il difetto
opposto: che per non essere rigidi
bisogna essere deboli, o per non
essere aggressivi si debba essere 
bonaccioni... In pratica, non si è
capita bene la natura delle virtù. Il 
medio in cui consiste la virtù – in
medio virtus – non vuol dire rimanere
a metà strada, senza aspirare alla
vetta, ma raggiungere il vertice tra
due difetti[7] . Si può essere energico
e mite nello stesso tempo,
comprensivo ed esigente in fatto di
doveri, verace e discreto, allegro
senza essere ingenuo. Siate prudenti



come i serpenti e semplici come le
colombe[8] , dice il Signore.

Il criterio indispensabile per l'unità
di vita è un criterio cristiano, non
semplicemente umano, perché la sua
regola non è solamente la retta
ragione ma la ragione illuminata
dalla fede viva, dalla fede modellata
dalla carità. Soltanto allora le virtù
umane sono virtù cristiane. Un figlio
di Dio non deve coltivare due tipi di
virtù: alcune umane e altre cristiane,
alcune senza la carità e altre con
essa, perché questo sarebbe indice di
doppia vita. Nel suo lavoro non deve
prendere l'abitudine di praticare in
certe cose una giustizia soltanto
umana – limitandosi, per esempio,
allo stretto adempimento della legge
– e in altre una giustizia cristiana,
con l'anima della carità, ma deve
praticare sempre e in tutto la
giustizia di Cristo. Considerate
soprattutto i consigli e gli
ammonimenti con cui [Gesù] 



preparava quel pugno di uomini
che sarebbero diventati i suoi
Apostoli, i suoi messaggeri, da un
confine all'altro della terra. Qual
è la regola principale che indica
loro? Non è forse il
comandamento nuovo della
carità? È con l'amore che si sono
aperti la strada in quel mondo
pagano e corrotto. [...] Quando si
fa giustizia e basta, non c'è da
meravigliarsi che la gente si senta
ferita: la dignità dell'uomo, che è
figlio di Dio, chiede molto di più.
La carità deve accompagnare e
penetrare tutto, perché addolcisce,
deifica: Dio è amore (1 Gv 4, 16)
[...].

La carità, che è come un generoso
traboccare della giustizia, esige in
primo luogo il compimento del
dovere: si comincia con ciò che è
strettamente giusto; si continua
con il criterio dell'equità...; ma per
amare ci vuole molta finezza,



molta delicatezza, molto rispetto,
molta affabilità. In una parola,
occorre seguire il consiglio
dell'Apostolo: Portate i pesi gli uni
degli altri, così adempirete la legge
di Cristo (Gal 6, 2). [...] Per questo
occorre la forza d'animo di
sottomettere la propria volontà al
modello divino, di lavorare per
tutti, di lottare per la felicità
eterna e per il benessere temporale
di tutte le anime. Il cammino
migliore per essere giusti è una
vita di dedizione e di servizio[9] .
Questo vuol dire avere criterio
cristiano, luce imprescindibile per
l'unità di vita. Per acquisire questo
criterio occorre dedicare tempo alla
formazione e in particolare allo
studio della dottrina. Sarebbe
temerario fidarsi dell'intuito e non
impegnarsi per formare la mente.
Neppure basta uno studio teorico.
L'unità di vita cristiana richiede una
dottrina assimilata nella preghiera.



Coraggio

Oltre che volere e sapere,l'unità di
vita richiede l'azione, perché le
opere sono amore, non i bei
ragionamenti[10] . Vedano le vostre
opere buone e rendano gloria al
vostro Padre che è nei cieli[11] , dice il
Signore. Conviene esaminarsi spesso,
come consiglia san Josemaría: 
Fiorisce intorno a te la vita
cristiana? Pensaci ogni giorno[12].

Quando c'è unità di vita, è logico che
la si noti, con naturalezza, intorno a
noi. Chi nascondesse la propria
condizione di cristiano per paura di
essere etichettato, per timidezza o
per vergogna, spezzerebbe l'unità di
vita, non potrebbe essere sale e luce,
le sue opere sarebbero sterili per ciò
che riguarda la vita soprannaturale.
Il Signore dice a ognuno di noi: dabo
te in lucem gentium, ut sit salus mea
usque ad extremum terrae[13] , io ti
renderò luce delle nazioni perché



porti la mia salvezza fino
all'estremità della terra.

Dobbiamo avere il coraggio di
vivere pubblicamente e
costantemente in conformità alla
nostra santa fede[14] , scrive san
Josemaría, facendo eco
all'ammonimento del Signore: Chi si
vergognerà di me e delle mie parole, di
lui si vergognerà il Figlio dell'uomo,
quando verrà nella gloria sua[15] .
Gesù ci incita anche con una
meravigliosa promessa: Chi mi
riconoscerà davanti agli uomini,
anch'io lo riconoscerò davanti al
Padre mio che è nei Cieli[16] . Non
sono ammessi equivoci. Non si può
aver paura di parlare di Dio: con la
parola, perché Cristo stesso ha
comandato: Andate in tutto il mondo
e predicate il Vangelo ad ogni
creatura[17] , e con l'esempio di una 
fede che opera per mezzo della
carità[18].



È naturale che gli altri, nell'ambiente
in cui si muove un cristiano,
conoscano la sua fede viva e
operante. A maggior ragione
dev'essere facilmente riconoscibile,
per contrasto, in una società nella
quale predominano il materialismo e
l'edonismo. Se la sua fede per lungo
tempo non fosse notata, ciò non
sarebbe naturale ma sarebbe da
attribuire a una doppia vita. È quel
che tristemente succede a quanti
relegano la fede alla vita “privata".
Un atteggiamento del genere, se non
è dovuto soltanto a codardia, se
risponde all'idea che la fede non
deve influenzare la condotta
professionale, riflette una mentalità
non laicale ma laicista, che si
propone di scacciare Dio dalla vita
sociale, prescindendo assai spesso
anche dalla legge morale. È
esattamente l'opposto dell'ideale di
mettere Cristo al vertice di tutte le
attività umane. A questo siamo
chiamati noi cristiani, ed è bene che



molti attorno a noi lo sappiano. Non
solo, ma l'apostolato di un cristiano
che vive in mezzo al mondo
dev'essere sicuramente di amicizia e
di confidenza[19] con i colleghi di
professione, uno per uno; ciò non
esclude che certe volte sia
conveniente o necessario – esigenza
dell'unità di vita – parlare in
pubblico e spiegare le ragioni di una
condotta morale, umana e cristiana.
Le difficoltà possono essere molte,
ma la fede assiste il cristiano e gli dà
la fortezza di cui ha bisogno per
difendere la verità e aiutare tutti a
scoprirla.

Nella pratica, tuttavia, l'esperienza ci
dice che, anche escludendo gli
estremi, è facile lasciarsi influenzare
da questa mentalità laicista e
convincersi, per esempio, che in un
determinato ambiente professionale
non è opportuno, in nessun caso,
parlare di Dio, perché sarebbe
scioccante o fuori luogo, o perché



qualcuno potrebbe sostenere che le
posizioni di un cristiano nelle
questioni professionali sono 
condizionate dalla religione. Si ha
allora la tentazione di mettere tra
parentesi la propria fede proprio
quando dovrebbe manifestarsi.

Aconfessionalismo. Neutralità.
Vecchi miti che tentano sempre di
ringiovanire. Ti sei dato la pena di
pensare quanto è assurdo
smettere di essere cattolici quando
si entra nell'Università,
nell'Associazione professionale, in
un'Assemblea di scienziati o in
Parlamento, così come si lascia il
cappello alla porta?[20] . San
Josemaría non invita a fare sfoggio, e
ancor meno a servirsi, di etichette di 
cattolico che non vanno d'accordo
con la mentalità laicale. Chiede di 
darsi la pena di pensare, ognuno nella
situazione in cui si trova, quali siano
le esigenze esterne e visibili
dell'unità di vita nella propria



professione e nei propri
comportamenti in società. Dovete
avere il coraggio, che in certi casi
non sarà poco date le circostanze
dovute ai tempi, di fare presente –
tangibile, direi meglio – la vostra
fede: vedano le vostre opere buone
e il motivo delle vostre opere,
anche quando a volte poi arriva la
critica e il disappunto di questi e
di quelli[21].

L'unità di vita è un dono di Dio e, allo
stesso tempo, una conquista che
richiede lotta personale. Il lavoro
professionale è un terreno sul quale
si forgia questa unità mediante una
concreta decisione di operare sempre
alla presenza di Dio e con zelo
apostolico. Con la grazia di Dio
dobbiamo aspirare e riuscire ad
amarlo totalmente: ex todo corde, ex
toda anima, ex toda mente, ex toda
virtute[22] , con tutto il tuo cuore, con
tutta la tua anima, con tutta la tua
mente e con tutta la tua forza.



J. Lopez Díaz (2003 – revisione: luglio
2014)

[1] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 10.

[2] Mt 6, 24.

[3] San Josemaría, Cammino, n. 724.

[4] Cfr. Ibid., n. 788.

[5] Ibid, n. 290.

[6] San Josemaría, Forgia, n. 704.

[7] Cfr. San Josemaría, Amici di Dio,
n. 83.

[8] Mt 10, 16.

[9] San Josemaría, Amici di Dio, nn.
172-173.



[10] Cfr. San Josemaría, Cammino, n.
933.

[11]Mt 5, 16.

[12] San Josemaría, Forgia, n. 856.

[13] Is 49, 6.

[14] San Josemaría, Solco, n. 46.

[15]Lc 9, 26.

[16] Mt 10, 32.

[17] Mc 16, 15.

[18]Gal 5, 6.

[19] San Josemaría, Colloqui, n. 66.

[20] San Josemaría, Cammino, n. 353.

[21]San Josemaría, Istruzione, 8-
XII-1941, n. 13, in E.Burkhart e J.
López, Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría, vol. III,
Rialp, Madrid 2013, p. 647.



[22] Mc 12, 30.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lunita-di-vita-
nella-professione/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/lunita-di-vita-nella-professione/
https://opusdei.org/it/article/lunita-di-vita-nella-professione/
https://opusdei.org/it/article/lunita-di-vita-nella-professione/

	L’unità di vita nella professione

