
opusdei.org

L'umiltà

L’umiltà mantiene la direzione
della intenzionalità personale
di fondo verso il valore e verso
l’amore; senza umiltà, anche ciò
che appare come virtù in realtà
può non esserlo.

10/02/2012

1. L’umiltà come virtù morale

Le virtù morali sono abiti che
iscrivono fortemente, nella persona
che le possiede, i criteri regolatori
delle tendenze umane, in modo che
gli impulsi e gli atti che ne derivano



non eccedano né abbassino la misura
richiesta dal bene proprio e da quello
altrui. Così come la sobrietà regola la
tendenza ad alimentarsi e la castità
modera la tendenza sessuale, l’umiltà
regola due importanti tendenze
dell’individuo: la necessità di
riconoscenza e di stima da parte
degli altri e il sentimento del proprio
valore (auto-stima)[1]. Sono due
tendenze che fanno parte della
condizione umana: esistono in ogni
uomo, e non si possono né si
debbono sopprimere, come del resto
non è possibile eliminare
l’alimentazione e la tendenza
sessuale. L’educazione all’umiltà è di
estrema importanza per conservare
l’equilibrio e la crescita morale
personale e, indirettamente, il buon
ordine delle relazioni interpersonali,
perché le ingiustizie, la violenza, i
fallimenti coniugali e i conflitti
nell’ambito professionale, per citare
soltanto alcuni esempi, sono assai
spesso la conseguenza dell’orgoglio,



della suscettibilità o del rancore.
Anche nelle relazioni dell’uomo con
Dio, l’umiltà svolge un ruolo
importante: la vita spirituale richiede
un’idea adeguata della posizione che
l’uomo ha davanti a Dio.

L’umiltà è stata spesso mal
interpretata e addirittura
considerata una qualità negativa e
spregevole, caratteristica di una
morale da schiavi o frutto del
risentimento dei deboli. Che
qualcuno voglia far passare per
umiltà il tentativo di nascondere
debolezze e squilibri è perfettamente
possibile, come lo è l’intento di
mascherare comportamenti viziosi
sotto il nome di un’altra virtù (la
prepotenza può essere coperta da un
pretesto di dignità o di giustizia; la
vigliaccheria può apparire come
benevolenza, ecc). Però tutto questo
non ha nulla da vedere con l’umiltà,
che risponde all’innegabile necessità
di regolare e di educare due



tendenze fondamentali che tutti
possiedono.

2. L’importanza e i compiti
dell’umiltà

È possibile indagare, sia dal punto di
vista storico che dell’analisi teorica,
quale sia stato il percorso dell’umiltà
negli ambienti non cristiani.
Naturalmente nell’antichità pagana
l’umiltà era considerata più come un
vizio che come una virtù, pur con
alcune eccezioni. Ma lasciando da
parte tale questione, è preferibile
soffermarsi a mostrare quali siano le
sue radici antropologiche prima di
esaminare le forme caratteristiche
dell’umiltà in quanto virtù cristiana.

La regolazione etica delle due
tendenze alle quali si riferisce
l’umiltà consiste nell’adattarle alla
realtà di ogni persona, sia
considerata in se stessa che nel suo
ambito familiare, professionale e
sociale, e anche nella sua relazione



con Dio. Questo pensa Aristotele
quando scrive: “Chi è degno di
piccole cose e di queste cose si reputa
degno, è sensato [...]. Chi si reputa
degno di grandi cose ma ne è
indegno, è vanitoso [...]. Chi si reputa
degno di cose minori di quelle di cui
è degno, è pusillanime: che sia degno
di grandi cose, o che lo sia di cose
medie o che anche lo sia di piccole
cose, egli si ritiene degno di cose
ancora più piccole[2]. L’importante
non è aspirare al molto o al poco, ma
piuttosto a quello che è ragionevole
sulla base di una valutazione
oggettiva e serena della realtà, non
forzata dalla passione.

L’importanza dell’umiltà non sta
tanto nel fatto che essa realizzi
positivamente una delle dimensioni
del bene umano, quanto nel fatto che
essa abbia il compito di preservare le
realizzazioni della conoscenza,
dell’amore, del lavoro, dalle
deformazioni che le privino del loro



autentico valore. L’orgoglioso è
egocentrico e difficilmente capace di
un vero amore; egli considera il
lavoro soltanto come una forma di
autoaffermazione e non come una
modalità di auto-trascendenza che
arricchisce il mondo e contribuisce al
bene degli altri.

È naturale nell’uomo la capacità di
guardare se stesso come si guarda
uno che è portatore di un valore. Dal
punto di vista evolutivo, la
percezione del proprio valore passa
attraverso il giudizio che meritiamo
agli occhi dei nostri simili (genitori,
amici, ecc.). L’essere umano ha
bisogno di un certo riconoscimento
da parte degli altri e a ciò risponde la
tendenza che abbiamo chiamato
necessità di stima. Con lo sviluppo
psicologico e morale la persona,
anche se non può e non deve essere
completamente indifferente alle
reazioni che il proprio modo di
essere o il proprio comportamento



provocano negli altri, acquista la
maturità di giudizio sufficiente per
formarsi una immagine realistica di
se stessa e del proprio valore (auto-
stima), valutando le qualità positive e
quelle negative, quel che si è e quel
che si può arrivare a essere. Nella
misura in cui la coscienza del
proprio valore dipende da un
giudizio personale, oggettivo e
realistico, la persona può impostare
adeguatamente le proprie relazioni
con gli altri (dipendenza –
indipendenza, libertà – autorità,
ecc.).

Il difetto di una guida ragionevole
(dell’umiltà) può riguardare le due
tendenze menzionate: la necessità di
stima, quando la persona non
raggiunge un distacco
sufficientemente equilibrato rispetto
al giudizio degli altri; l’auto-stima
quando, pur disponendo di una
sufficiente autonomia di giudizio, si
ha una percezione poco realistica del



proprio valore, per eccesso o per
difetto.

La dipendenza eccessiva dal giudizio
degli altri dà luogo a fenomeni come
la smania di notorietà, la vanità, la
caparbietà e la rigidezza,
l’isolamento, la simulazione di una
malattia, ecc. Essi comportano un
tormento per chi ne soffre e spesso
anche per gli altri. La smania di
notorietà è caratteristica di una
personalità debole e immatura, che
ha bisogno di sentirsi continuamente
approvata e lodata da chi le sta
attorno. Cerca di soddisfare questa
necessità con tutti i mezzi a
disposizione: utilizza i propri beni e
immola il suo sapere e il suo lavoro
al prestigio e alla stima pubblica,
oppure cerca di far parlare di sé
mediante comportamenti ostentati o
addirittura assurdi, cerca
l’approvazione del gruppo
accettando idee e consuetudini
dominanti, anche quando sono



contrarie alle proprie convinzioni
più profonde. Altre volte opta per la
vanità, ovvero, per apparire ciò che
non è, adottando a questo fine
comportamenti falsi o inautentici.
Quando deve lavorare sotto l’autorità
di altri o in stretta collaborazione con
loro, si fa notare per la caparbietà,
l’intransigenza o la rigidità. Nei casi
più estremi, si cercano le attenzioni e
l’affetto degli altri simulando una
malattia, a volte con piena coscienza
dell’inganno, a volte senza (fenomeni
di tipo isterico). Chi va soggetto a
deformazioni di questo tipo finisce
per impoverire le proprie relazioni
sociali e la propria sensibilità ai
valori oggettivi. La persona è sempre
impegnata con il proprio io, perché il
disordinato desiderio di stima è
insaziabile. Neppure sarebbe giusto,
all’opposto, che una persona non
fosse sufficientemente sensibile alle
reazioni che suscita negli altri, cosa
che porterebbe a continue mancanze



di attenzione, di rispetto o di
educazione.

Il secondo problema nasce quando la
sensazione del proprio valore
dipende da un giudizio autonomo,
ma non sufficientemente realistico.
Appaiono allora sensazioni sempre
irrazionali di inferiorità e di
insicurezza da una parte, o di
orgoglio e di autosufficienza
dall’altra. La personalità
dell’orgoglioso è diversa da quella
condizionata dalla smania di
notorietà. Dietro a quest’ultimo
fenomeno, malgrado le apparenze, si
nasconde una personalità fragile e
povera, che spesso si tortura con
paragoni e invidie. L’orgoglioso,
invece, ha una personalità dura,
provocatrice di conflitti, spesso
aggressiva e violenta, giudica tutto e
tutti (spirito critico), pensa di avere
sempre ragione, si sente superiore a
tutti, magari “premia” chi gli si
sottomette, ma difficilmente ama e si



dona a qualcuno, e difficilmente può
essere amato, ancorché sia temuto.
Ammira e rispetta soltanto se stesso,
tende al narcisismo. Spesso
l’orgoglioso è suscettibile o
arrogante. Si scontra con gli altri e
con la realtà stessa, perché il suo
livello di aspirazioni è superiore alle
sue vere capacità. A volte le sue
capacità sono in realtà elevate, ma gli
manca il buon senso nel governarle,
e non riesce a evitare di “montarsi la
testa”.

Questa breve descrizione mostra
l’importanza dell’umiltà per
l’equilibrio e la crescita personale,
ma contemporaneamente ne
evidenzia le difficoltà. L’umiltà
mantiene la direzione della
intenzionalità personale di fondo
verso il valore e verso l’amore; senza
umiltà, anche ciò che appare come
virtù in realtà può non esserlo. La
difficoltà dell’umiltà è dovuta al fatto
che le tendenze che regola non si



possono sopprimere od opprimere
con la volontà. Debbono essere
educate; in altre parole, si debbono
adeguare alla realtà e aprire alla
partecipazione, al servizio e
all’amore. Non è possibile evitare
completamente di guardare a se
stessi, però si può imparare a farlo
con una misto di realismo e di senso
dell’humour, e soprattutto senza che
si offuschi la percezione di ciò che sta
fuori e di ciò che sta al di sopra di
noi, perché in questa dimensione
acquista un senso ciò che siamo, ma
anche ciò che non siamo.

3. La virtù cristiana dell’umiltà

Non è possibile fermarsi a studiare il
gran numero di aspetti che
nell’Antico Testamento assume
l’umiltà. L’idea prevalente è legata
alla professione della fede in Jahvé,
che nei suoi interventi nella storia
degli uomini abbatte i superbi,
mentre sceglie e redime gli umili e



quelli che sono stati umiliati. È l’idea
che riappare nel cantico della Madre
di Gesù - il Signore “ha guardato
l’umiltà della sua serva”, “ha spiegato
la potenza del suo braccio, ha
disperso i superbi nei pensieri del
loro cuore; ha rovesciato i potenti dai
troni, ha innalzato gli umili”[3] – e
poi nella prima lettera di san Pietro e
in quella di san Giacomo[4]. Ma il
tema di fondo degli insegnamenti del
Nuovo Testamento sull’umiltà è che
Cristo ha percorso un cammino di
umiltà; Egli stesso lo propone come
esempio quando dice: “Imparate da
me, che sono mite e umile di
cuore”[5], e san Paolo lo commenta
nell’inno della Lettera ai Filippesi[6].
Questa dinamica di umiliazione ed
esaltazione ispira gli insegnamenti
del Signore quando invita a non
scegliere per sé i primi posti[7], nella
parabola del fariseo e del
pubblicano[8], nell’esortazione a
essere come bambini[9], in diversi
discorsi polemici contro i capi del



popolo[10] e nella raccomandazione
di servire gli altri e di non lasciarsi
servire da loro[11].

Il criterio secondo il quale la virtù
cristiana dell’umiltà regola le
tendenze umane di cui stiamo
parlando è sempre quello della
verità. L’umiltà non tollera la falsità
intorno alle proprie qualità positive o
negative. Però, alla luce degli
insegnamenti del Signore, è possibile
capire con maggiore esattezza qual è
la nostra vera posizione nei confronti
di Dio e degli altri. Il cristiano è
perfettamente consapevole di aver
ricevuto gratuitamente da Dio ogni
cosa, sia l’essere e la vita che la
giustizia e la grazia. Con la sua
dottrina sulla giustificazione, san
Paolo mette in evidenza che,
considerando le cose in tutta la loro
profondità, non esiste in noi nessuna
vera giustizia se non quella per cui
Dio stesso ci fa giusti per mezzo di
Gesù Cristo. Nulla possediamo che



non abbiamo ricevuto[12]. Ci
possiamo gloriare soltanto della
Croce di Cristo[13]. Quali che siano le
nostre opere, ci conviene in ogni caso
assumere davanti a Dio un
atteggiamento di profonda
adorazione e di amorosa gratitudine,
perché soltanto in virtù della sua
gratuita azione salvifica in Cristo
possiamo essergli graditi. Qualunque
atteggiamento presuntuoso o auto-
sufficiente ci priverebbe della sua
grazia e ci lascerebbe prigionieri
delle nostre povere miserie. L’umiltà
diviene così l’altra faccia dell’amore
di Dio, della carità. L’orgoglioso non
ama Dio né riesce ad accogliere
l’amore che Dio gli dà. Deo omnis
gloria: a Dio tutta la gloria; ciò
significa che non abbiamo nulla di
buono che non venga da Dio, Verità e
Amore sussistente.

L’umiltà insegnata dal Signore è
anche l’altra faccia della carità verso
il prossimo. Chi sa di essere nulla



davanti alla maestà di Dio, evita
l’orgoglio e il disprezzo del prossimo,
sa comprendere gli altri, anche i loro
errori. Soltanto chi pensa di non
avere mai sbagliato, inorridisce per
gli errori degli altri (“se gli altri
fossero come me, le cose non
andrebbero tanto male”). L’umiltà è
in ogni caso verità, vera conoscenza
di se stesso, e perciò non impedisce
di riconoscere le buone qualità che si
posseggono, ma induce a non
dimenticare che sono state ricevute
da Dio come doni da mettere
generosamente al servizio degli altri.
Il Signore condanna la falsa umiltà di
chi nasconde il talento ricevuto[14],
che bisognava far fruttare al servizio
di Dio e degli altri. Questa fecondità
arriva attraverso la direzione
spirituale dove lo Spirito Santo
modella l’anima: sicut lutum in
manus figuli[15] (come argilla nelle
mani del vasaio). Gli insegnamenti di
san Paolo intorno ai forti e ai deboli
nella fede e nella scienza[16]



spiegano eloquentemente che le
qualità personali, e anche il bene
prezioso della legittima libertà
cristiana, non vanno considerati una
barriera che ci protegge dalle
esigenze degli altri, ma un mezzo da
mettere volentieri al loro servizio.
Cristo ha caricato su di sé i nostri
peccati, dando la propria vita per
noi, e anche in tal modo ci ha dato un
esempio di umiltà di cuore.

Sul piano pratico l’umiltà ha
molteplici manifestazioni, che qui
non è possibile esaminare nel
dettaglio. Su di esse hanno scritto
cose di grande valore i Padri della
Chiesa, i Santi e quanti se ne sono
occupati nel corso della storia della
teologia spirituale. Per concludere
queste riflessioni ci limiteremo a
riprodurre una pagina di san
Josemaría Escrivá, la cui eloquenza
rende inutile qualsiasi commento.



“Lascia che ti ricordi, tra gli altri,
alcuni sintomi evidenti di mancanza
di umiltà: - pensare che ciò che fai o
dici è fatto o detto meglio di quanto
dicano o facciano gli altri; - volerla
avere sempre vinta; - discutere senza
ragione o, quando ce l’hai, insistere
caparbiamente e in malo modo; - dare
il tuo parere senza esserne richiesto, e
senza che la carità lo esiga; -
disprezzare il punto di vista degli
altri; - non ritenere tutti i tuoi doni e
le tue qualità come ricevuti in
prestito; - non riconoscere di essere
indegno di qualunque onore e stima,
persino della terra che calpesti e delle
cose che possiedi; - citarti come
esempio nelle conversazioni; - parlar
male di te, perché si formino un buon
giudizio su di te o ti contraddicano; -
scusarti quando ti si riprende; -
occultare al Direttore qualche
mancanza umiliante, perché non
perda il buon concetto che ha di te; -
ascoltare con compiacenza le lodi, o
rallegrarti perché hanno parlato bene



di te; - dolerti che altri siano più
stimati di te; - rifiutarti di svolgere
compiti inferiori; - cercare o
desiderare di distinguerti; - insinuare
nelle conversazioni parole di
autoelogio o che lascino intendere la
tua onestà, il tuo ingegno o la tua
abilità, il tuo prestigio
professionale...; - vergognarti perché
manchi di certi beni...”[17].

A. Rodríguez Luño

Bibliografia di base:

- Gioacchino Pecci (Leone XIII), La
pratica dell’umiltà.

- San Josemaría, Amici di Dio, Ares,
Milano, nn. 94-109.

- San Josemaría, Cammino, Ares,
Milano, capitolo sull’umiltà (nn.
589-613).

- Angel Rodríguez Luño, Ética
General, 4ª ed., Eunsa, Pamplona



2001, pp. 163-164 (sulle tendenze
regolate dall’umiltà) e 250-253 (sulla
virtù dell’umiltà) [queste pagine non
esistono nelle edizioni precedenti].

- Enrique Colom – Angel Rodríguez
Luño, Scelti in Cristo per essere santi.
I. Morale fondamentale, 1ª ristampa
della 3ª edizione, Edizioni Università
della Santa Croce, Roma 2008, pp.
153-154 (sulle tendenze regolate
dall’umiltà) [queste pagine non
esistono nella 1ª e nella 2ª edizione
italiana, né nell’edizione in lingua
spagnola].

- Angel Rodríguez Luño, Scelti in
Cristo per essere santi. III. Morale
speciale, Edizioni Università della
Santa Croce, Roma 2008, pp. 333-337
(sulla virtù dell’umiltà).

- Joseph Pieper, Las virtudes
fundamentales, Rialp, Madrid 1980,
pp. 276-281.



[1] Era classica la definizione
dell’umiltà come virtù che ha per
oggetto moderare l’appetito (il
desiderio, la tendenza) della propria
eccellenza. Non è diverso da quello
che si dice nel testo, perché la
“propria eccellenza”, riflessa nel
giudizio degli altri o nel proprio è
l’oggetto delle due tendenze
menzionate. San Tommaso d’Aquino
ritiene che l’umiltà sia legata alla
temperanza, perché i desideri
suscitati dalla propria eccellenza
hanno necessità soprattutto di freno
e moderazione, che è ciò che è
formalmente caratteristico della
temperanza e delle altre virtù ad essa
legate. Cfr. San Tommaso d’Aquino, 
Summa theologiae, II-II, q. 161.

[2] Aristotele, Etica Nicomachea, IV, 3:
1123 b 5 ss.

[3] Lc 1, 48; 51-52.

[4] Cfr. 1 Pt 5, 5 e Gc 4, 6.



[5] Mt 11, 29.

[6] “Abbiate in voi gli stessi
sentimenti che furono in Cristo Gesù,
il quale, pur essendo di natura
divina, non considerò un tesoro
geloso la sua uguaglianza con Dio;
ma spogliò se stesso, assumendo la
condizione di servo e divenendo
simile agli uomini; apparso in forma
umana, umiliò se stesso facendosi
obbediente sino alla morte e alla
morte di croce. Per questo Dio lo ha
esaltato e gli ha dato il nome che è al
di sopra di ogni altro nome; perché
nel nome di Gesù ogni ginocchio di
pieghi nei cieli, sulla terra e sotto
terra; e ogni lingua proclami che
Gesù Cristo è il Signore, a gloria di
Dio Padre” (Fil 2, 5-11).

[7] Cfr. Lc 14, 7-11.

[8] Cfr. Lc 18, 9-14.

[9] Cfr. Lc 18, 16-17.



[10] Cfr. Mt 23.

[11] Cfr. Mt 20, 24-28.

[12] Cfr. 1 Cor 4, 4 e Rm 3, 27-28.

[13] Cfr. Gal 6, 14.

[14] Cfr. Mt 25, 24-28.

[15] Ger 18, 6; cfr. 18, 1-6.

[16] Cfr. Rm 14 e 1 Cor 8.

[17] San Josemaría, Solco, n. 263.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lumilta/
(13/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/lumilta/
https://opusdei.org/it/article/lumilta/

	L'umiltà

