
opusdei.org

L'umiltà, sorgente di
gioia

L'umiltà è una caratteristica
fondamentale, alla base
dell'autentica vita cristiana,
perchè è "dimora della carità".
Pubblichiamo un testo
spirituale su questa splendida
virtù.

03/07/2007

Nessuno mai ha visto Dio [1],
afferma la Sacra Scrittura. Fino a
quando viviamo sulla terra, non
abbiamo una conoscenza diretta
dell’essenza divina; tra Dio e l’uomo



c’è una distanza infinita, e soltanto
Lui, adeguandosi alla condizione
dell’essere umano, ha potuto
colmarla attraverso la sua
rivelazione. Dio si è manifestato agli
uomini nella creazione, nella storia
di Israele, nelle parole che pronuncia
attraverso i profeti e, infine, nel
proprio Figlio, che è la rivelazione
ultima, completa e definitiva; la
manifestazione stessa di Dio: Chi ha
visto me ha visto il Padre [2].

Un Dio che si fa uomo! C’è di che
rimanere sorpresi. Un Dio che, in
Cristo, vede e si fa vedere, sente e si
fa sentire, tocca e si fa toccare; che si
abbassa alla condizione umana e si
serve dei sensi per farci capire la
chiamata all’intimità del suo amore,
alla santità. Lo stupore di fronte
all’Incarnazione del Verbo spinge a
contemplare con venerazione le
azioni, i gesti e le parole di Gesù.
Quando lo si fa, si scopre che nella
vita di Cristo, tutto, dalla nascita fino



alla morte in Croce, è impregnato di
umiltà, perché pur essendo di
natura divina, non considerò un
tesoro geloso la sua uguaglianza
con Dio; ma spogliò se stesso,
assumendo la condizione di servo e
divenendo simile agli uomini;
apparso in forma umana, umiliò se
stesso facendosi obbediente fino
alla morte e morte di croce [3].
L’umiltà, dimora della carità

Il messaggio di amore di Dio ci è
giunto attraverso l’abbassamento del
Figlio. L’umiltà è una nota distintiva
basilare, uno dei fondamenti della
vita cristiana autentica, perché è la 
dimora della carità. Sant’Agostino
afferma: “Se mi chiedete che cosa vi
è di più essenziale nella religione e
nella disciplina di Gesù Cristo, vi
risponderò: La prima cosa è l’umiltà,
la seconda, l’umiltà, e la terza,
l’umiltà” [4]. Nell’umiltà del Verbo
incarnato, oltre a manifestarsi la
profondità dell’amore di Dio per noi,



ci viene fatto conoscere il cammino
regale che conduce alla pienezza di
questo amore.

La vita cristiana consiste
nell’identificazione con Cristo:
soltanto nella misura in cui ci
uniamo a Lui, siamo introdotti nella
comunione con il Dio vivente,
sorgente di ogni carità, e ci rendiamo
capaci di amare le altre persone con
il suo stesso amore [5]. Essere umile
come lo è stato Cristo significa
servire tutti, far morire l’uomo
vecchio e le tendenze che il peccato
originale ha guastato nella nostra
natura. Il cristiano capisce che le
umiliazioni, sopportate per
amore, sono gustose e dolci, sono
una benedizione di Dio[6]. Chi le
riceve così, si apre a tutta la
ricchezza della vita soprannaturale e
può esclamare con S. Paolo: Ho
lasciato perdere tutte queste cose e
le considero come spazzatura, al



fine di guadagnare Cristo e di
essere trovato in lui [7].

Le cause dell’inquietudine

In contrasto con la profonda gioia
interiore che proviene dall’umiltà, la
superbia non produce altro che
inquietudine e insoddisfazione. La
superbia tende a orientare le cose
verso il proprio io e ad analizzare gli
eventi da una prospettiva
esclusivamente soggettiva: se una
cosa piace o no, se porta un
vantaggio o richiede sforzo…; e non
considera invece se si tratta di
qualcosa di buono in se stesso o per
gli altri. Questo egocentrismo porta a
considerare che gli altri debbano
agire e pensare secondo le nostre
categorie, e a pretendere, più o meno
esplicitamente, che si comportino
secondo i nostri gusti. Così si spiega
che un uomo superbo sia soggetto a
frequenti arrabbiature quando pensa
di non essere stato tenuto



sufficientemente in conto, o che si
rattristi, se si accorge dei propri
errori o delle migliori qualità degli
altri.

Quando una persona si lascia
trasportare dalla superbia, pur
cercando la propria soddisfazione
prova sempre una sorta di
inquietudine. Che cosa le manca per
essere felice? Nulla, perché ha tutto;
tutto, perché ha perso di vista la cosa
fondamentale, la possibilità di darsi
agli altri. Il suo comportamento ha
forgiato un modo di essere che le
rende difficile trovare la vera felicità.
Lo sottolineava nostro Padre: Se
qualche volta vi sentite a disagio, e
vi rendete conto che l’anima si
riempie di inquietudine, vuol dire
che pensate solo a voi stessi (….).
Se tu, figlio mio, ti centri su te
stesso, non solo imbocchi una
brutta strada, ma inoltre perderai
la felicità cristiana in questa
vita[8].



La superbia è sempre un’eco della
prima ribellione con la quale l’uomo
cercò di sostituirsi a Dio, e la cui
conseguenza fu la perdita
dell’amicizia con il Creatore e
dell’armonia con se stesso.
L’individuo orgoglioso ha una tale
fiducia nelle sue potenzialità, da
dimenticare la sua natura bisognosa
di redenzione. Perciò, non soltanto la
malattia fisica, ma anche l’inevitabile
constatazione dei limiti, dei difetti e
delle miserie, lo sconcerta e può
perfino portarlo alla disperazione.
Vive talmente attaccato ai propri
gusti e opinioni, da non riuscire a
valutare positivamente una visione
diversa dalla sua. Non riesce a
risolvere i propri conflitti interiori ed
è soggetto a ripetuti contrasti con gli
altri. La difficoltà a sottomettersi ad
altre volontà lo porta a non accettare
neppure il volere di Dio. Si
convincerà facilmente che Dio non
gli può chiedere ciò egli non desidera
e può succedere che perfino la



coscienza di essere una creatura che
dipende da Dio, diventi per lui un
motivo di risentimento.

La forza di attrazione dell’umiltà

Per la persona umile, invece,
confrontarsi con la gloria di Dio è
causa di gioia, anzi, l’unico motivo di
autentico giubilo. È vero che, nel
mettersi davanti a Lui, scopre la
propria manchevolezza e piccolezza,
ma la sua condizione di creatura,
lungi dall’essere occasione di
tristezza o di sconforto, è sorgente di
intimo gaudio. L’umiltà è una luce
che fa scoprire all’uomo la grandezza
della propria identità, quale essere
personale capace di dialogare con il
Creatore, e di accettare la
dipendenza da Lui con completa
libertà.

L’anima della persona umile prova la
più grande pienezza interiore
quando si rende conto che l’Essere
assoluto è un Dio personale di



magnificenza infinita, che ci ha
creato, ci mantiene nell’esistenza e si
rivela a noi con un volto umano in
Gesù Cristo. Conoscere la generosità
divina, la sua accondiscendenza con
le sue creature, porta chi è umile a
godere nella contemplazione della
bellezza delle cose create, nelle quali
scopre un riflesso dell’amore di Dio,
e lo muove al desiderio di
condividere con gli altri questo
permanente stupore.

Anche di fronte alla chiamata di Dio,
le reazioni del superbo e dell’umile
sono molto diverse. Il superbo si
nasconde dietro un atteggiamento di
falsa modestia, adducendo di non
avere meriti, perché non desidera
rinunciare al mondo che si è
autocostruito; la persona umile
invece non si sofferma a pensare di
essere poca cosa per raggiungere la
santità. Le basta percepire l’invito a
entrare in comunione con Dio per



accettarlo con gioia, anche se gli
provoca molta sorpresa.

Coloro che, come i santi, lottano per
essere veramente umili, acquistano
una personalità che attira gli altri.
Con il loro comportamento abituale
riescono a creare attorno a sé un’oasi
di pace e di gioia, perché riconoscono
il valore degli altri. Li stimano
davvero e perciò, nella loro
conversazione, nella vita di famiglia
o nel rapporto con colleghi e amici,
sanno perdonare e comprendere; li
muove la voglia di aiutare e di
convivere con tutti: sono capaci di
riconoscere quanto devono a coloro
che stanno loro accanto, senza
pretendere né reclamare diritti.
Accanto a loro, in definitiva, si palpa
l’amore di Dio che ne ispira la vita: ci
si ritrova in un clima di fiducia, non
ci si sente giudicati, ma benvoluti.

Ricominciare a imparare a essere
umili



La causa dell’ansia o del pessimismo
che a volte ci prende, spesso non sta
nella piccolezza umana o nello sforzo
che dobbiamo fare di fronte a un
determinato compito, bensì nel
vedere le cose in una prospettiva
troppo centrata sul proprio io.Perché
gli uomini sono tristi?, si chiedeva
nostro Padre. E rispondeva: Perché
la vita sulla terra non si svolge
come essi personalmente sperano,
perché sorgono ostacoli che
impediscono o rendono difficile la
soddisfazione delle loro pretese[9].

Si può provare una certa sensazione
di tristezza di fronte alle difficoltà
proprie o altrui; di fronte ad alcuni
difetti che si percepiscono con
maggiore severità che nel passato, o
che si credevano ormai superati; di
fronte all’impossibilità di
raggiungere obiettivi professionali o
apostolici, perseguiti con interesse e
con sforzo per molto tempo. Si può
pure sperimentare laribellione di



non voler accettare alcuni
avvenimenti o circostanze che
infastidiscono e fanno soffrire.
Bisogna sempre, ma in modo speciale
in tali momenti, come consigliava
don Alvaro in una sua lettera, 
rinnovare il proposito di ricominciare
a imparare a essere umili [10];
chiedere al Signore l’umiltà, la sua
umiltà, e ricorrere alla Madonna
affinché ce l’insegni e ci dia forza.
Questo è il senso delle parole del
Signore: Venite a me voi tutti, che
siete affaticati e oppressi, e io vi
ristorerò. Prendete il mio giogo
sopra di voi e imparate da me, che
sono mite e umile di cuore, e
troverete ristoro per le vostre
anime: il mio giogo infatti è dolce e
il mio carico leggero [11]. L’anima
innamorata impara ogni giorno a
essere umile nell’orazione: 
"L’orazione" è l’umiltà dell’uomo
che riconosce la sua profonda
miseria e la grandezza di Dio, a
cui si rivolge e che adora, in modo



da attendersi tutto da Lui e nulla
da se stesso[12].E la pace si
recupera soltanto quando, invece di
ragionare e riflettere nel nostro
intimo su che cosa ci stia succedendo,
cerchiamo di lasciare da parte le
preoccupazioni e torniamo a Cristo.

Alma, calma[13].Queste parole, che
tanto piacevano a nostro Padre,
sintetizzano tutto un programma di
vita per cui l’anima, contando sulla
grazia divina, affronta con slancio e
prudenza qualsiasi difficoltà.
Quando si vive così, si compiono le
parole di San Josemarìa: Tutte le
contrarietà che tante volte ci
hanno fatto soffrire, non sono mai
state motivo per farci perdere la
gioia e la pace, perché abbiamo
potuto comprovare che il Signore
trae dolcezza – miele squisito -
dalle rocce aride della difficoltà:
de petra, melle saturavit eos (Ps 80,
17)[14].



Nostra Madre Santa Maria ci rende
presente la necessità di essere umili,
per vivere vicini a Dio. Ella è modello
di gioia, proprio perché lo è pure di
umiltà: L’anima mia magnifica il
Signore e il mio spirito esulta in
Dio, mio Salvatore; perché ha
guardato l’umiltà della sua serva
[15].

[1] 1 Gv 4, 12.

[2] Gv 14, 9.

[3] Fil 2, 6-8.

[4] Sant’Agostino,Epist. 118, 22.

[5] Cfr.Rom 5, 5.

[6] San Josemaría, Appunti da una
meditazione, 25-XII-1973.

[7] Fil 3, 8-9.

[8] San Josemaría, Appunti da una
meditazione, 25-XII-1972.



[9] Amici di Dio, n. 108.

[10] Don Alvaro, Lettere di famiglia
(3), n. 81.

[11] Mt 11, 28-30.

[12] Solco, n. 259.

[13] San Josemaría, Appunti da una
tertulia, 9-XI-1972.

[14] San Josemaría,Lettera 29-
IX-1957, n. 4.

[15] Lc 1, 46-48.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lumilta-sorgente-
di-gioia/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/lumilta-sorgente-di-gioia/
https://opusdei.org/it/article/lumilta-sorgente-di-gioia/
https://opusdei.org/it/article/lumilta-sorgente-di-gioia/

	L'umiltà, sorgente di gioia

