
opusdei.org

Lotta, vicinanza,
missione «È il
Signore» (16)
L’accompagnamento
spirituale (II)

Molte persone che hanno
incontrato Cristo o che sono
tornate alla fede grazie a un
amico descrivono l’aiuto
ricevuto come un autentico
accompagnamento spirituale.

03/12/2025



«Simon Pietro, appena udì che era il
Signore, si strinse la veste attorno ai
fianchi, perché era svestito, e si gettò
in mare» (Gv 21,7). Il discepolo amato
aveva soltanto messo in parole ciò
che vedeva con gli occhi della fede. E
Pietro, «con lo stesso ardore con cui
faceva molte altre cose, andò da
Gesù»[1]. Il primo Papa accoglie
l’indicazione di Giovanni a modo
suo: con passione. Così si getta in
acqua, benché la barca si trovi già
vicina alla riva. Oggettivamente, quel
tuffo era inutile; ma in quel
momento Pietro aveva bisogno di
manifestare così il suo amore per
Gesù, la sua urgenza di parlargli. E
non è difficile immaginare il sorriso
del Signore, a metà tra il divertito e il
commosso, davanti alla reazione di
Pietro.

Favorire la personalità e
l’iniziativa di ogni anima.



Questa scena cattura una dinamica
fondamentale per un autentico
accompagnamento spirituale: chi
accompagna indica con discrezione,
senza imporsi, dove crede di vedere
il Signore; e chi è accompagnato si
mette in cammino, per andare
incontro al Signore.
L’accompagnatore può offrire
orientamento e sostegno, ma, in
ultima analisi, è l’altro che deve
discernere la volontà di Dio per la
propria vita e compiere i passi
necessari. In altre parole, nella
direzione spirituale è essenziale
favorire la responsabilità e
l’iniziativa personale: aiutare
ciascuno a sviluppare la propria vita
di preghiera, a cercare risorse
spirituali e a prendere le proprie
decisioni.

Le persone crescono in maturità e in
libertà quando si favorisce la loro
responsabilità. E questo permette
loro di amare di più e meglio. Il



Padre ce lo ha ricordato in una delle
sue lettere: «San Josemaría,
riferendosi a coloro che ricevono i
colloqui personali dei loro fratelli,
scrive che “l’autorità del direttore
spirituale non è potestà. Lasciate
sempre alle anime una grande
libertà di spirito. Pensate a quello
che vi ho detto tante volte: perché ne
ho voglia, mi sembra il motivo più
soprannaturale di tutti. La funzione
del direttore spirituale è quella di
aiutare a far sì che l’anima desideri –
che abbia voglia – di compiere la
volontà di Dio. Non comandate,
consigliate”. Con i consigli della
direzione spirituale si fa in modo di
assecondare l’azione dello Spirito
Santo in ogni anima e di aiutarla a
porsi davanti a Dio e davanti ai
propri doveri con libertà e
responsabilità personali perché, «nel
creare le anime, Dio non si ripete.
Ciascuno è fatto come è fatto, e
bisogna trattare ciascuno così come



Dio lo ha fatto e nel modo in cui Dio
lo guida»[2].

Per favorire la responsabilità delle
persone, conviene evitare di dare
consigli immediati, anche quando le
soluzioni sembrano evidenti. Questo
accade in molti ambiti della vita: una
persona ha bisogno di sostegno o di
incoraggiamento, e invece riceve
consigli… Sebbene a volte sia
opportuno darli, è necessario
soprattutto incoraggiare ciascuno a
cercare le proprie risposte: «E tu che
cosa pensi?»; «Perché non preghi su
questo con calma e ne riparliamo un
altro giorno?». In alcuni casi,
l’accompagnamento spirituale
consisterà nell’aiutare le persone
ponendo domande che aprano nuovi
orizzonti di discernimento: «Quali
vantaggi e quali inconvenienti vedi
nell’agire in questo modo?»; «Hai
pensato se questo fa parte del
cammino attraverso cui Dio ti ha
condotto fin qui?». Approcci di



questo tipo aiutano le persone a
sviluppare la virtù della prudenza in
tutte le sue dimensioni. Così, senza
smettere di chiedere consiglio
quando sia necessario, arriveranno
anche alla piena maturazione di
questa virtù, che comporta il saper
giudicare e decidere rettamente[3].
Naturalmente, se una persona ha
poca formazione nella vita morale o
ascetica, sarà opportuno che chi
accompagna spieghi e mostri il senso
degli insegnamenti del Magistero
rilevanti per la sua situazione.
Oppure, se si ritiene che possa
commettere un errore grave,
conviene dirlo senza giri di parole.
Tuttavia, l’obiettivo principale deve
essere quello di guidare le persone
verso una riflessione personale,
invitandole a discernere, alla
presenza di Dio, come il Vangelo
illumini la loro vita e le loro sfide[4].

Quando una persona apre il suo
cuore, accetta di porsi in una certa



situazione di fragilità. Chi
accompagna, da parte sua, deve
imparare a «togliersi i sandali
davanti alla terra sacra dell’altro (cfr 
Es 3,5)»[5]. In questo senso, è
necessario avere grande rispetto per
la dignità e l’intimità di ciascuno,
evitando di fare domande per mera
curiosità o di forzare conversazioni
per le quali l’altro forse non è ancora
pronto. Inoltre, chi accompagna non
deve mai mostrarsi sorpreso da ciò
che gli viene confidato, siano azioni,
desideri o tentazioni. Anche persone
con una buona formazione e con un
autentico desiderio di Dio possono
attraversare momenti di debolezza o
di prova. Allo stesso modo, chi apre il
proprio cuore non dovrebbe
trattenersi dal dire qualcosa
pensando che l’altro possa restarne
sorpreso o turbato.

Un buon direttore spirituale sa
esigere senza diventare opprimente,
perché rispetta con pazienza i tempi



delle persone. In questo senso può
essere utile ricordare il passo di Isaia
a cui san Matteo si riferisce parlando
di Gesù nel suo Vangelo: «Non
spezzerà una canna già incrinata, non
spegnerà una fiamma smorta» (Mt
12,20; Is 42,3). Un eccessivo accento
su ciò che non va potrebbe infatti
ostacolare l’accompagnamento. Per
esempio, far notare a qualcuno un
difetto può spingerlo a reagire e a
cambiare, ma può anche provocare
scoraggiamento o tristezza. Spesso è
meglio aiutare le persone a prendere
coscienza da sole delle cose,
rimuovendo poco a poco gli ostacoli
affinché vedano i problemi o
riconoscano i difetti.

Lo sappiamo per esperienza: la
persona stanca, ferma ai bordi del
cammino, difficilmente riprende a
muoversi solo perché qualcuno le
grida incoraggiamenti da lontano; ciò
che apprezza, e che davvero l’aiuterà
a riprendersi, è una parola di



conforto e qualcosa da mangiare o da
bere. Allo stesso modo in cui non
possiamo forzare una pianta a
crescere più velocemente tirandola
verso l’alto —perché così finiremmo
per sradicarla— non possiamo
accelerare lo sviluppo spirituale delle
persone senza far loro del male. Le
anime, «come il vino buono,
migliorano col tempo»[6]. Per questo,
«la formazione, durante l’intera vita
(…), deve tendere in grande misura
ad aprire orizzonti. Se invece ci
limitassimo alla reciproca esigenza,
potremmo finire per vedere soltanto
ciò che non riusciamo a fare, i nostri
difetti e i nostri limiti,
dimenticandoci la cosa più
importante: l’amore di Dio per noi»[7].

L’amicizia come
accompagnamento spirituale

Le considerazioni precedenti si
riferiscono in modo particolare alla
pratica formale



dell’accompagnamento spirituale,
che nell’Opera avviene nella
chiacchierata fraterna, con un laico o
con un sacerdote, oppure nella
confessione e in altre conversazioni
con il sacerdote. San Josemaría ha
sempre voluto evitare che
chiamassimo queste persone i nostri
«direttori spirituali». Questo
approccio, relativizzando la figura
della persona concreta, offre una
diversità di prospettive che
arricchisce la vita spirituale ed evita
al tempo stesso eccessivi
attaccamenti da entrambe le parti. In
questo modo si previene anche il
rischio di generare «direttori
possessivi» e quei personalismi che
spesso si trovano all’origine di alcuni
casi di abuso di coscienza.

Ciononostante, l’accompagnamento
spirituale può estendersi anche oltre
questi ambiti formali. L’amicizia,
intesa come l’amore benevolo che
nasce tra persone con interessi o



visioni affini, è una forma di
accompagnamento indispensabile
per la nostra vita. Quando l’interesse
condiviso abbraccia la dimensione
spirituale, l’amicizia diventa
naturalmente una forma di
accompagnamento spirituale. Il
Padre lo ricordava scrivendo di san
Basilio e san Gregorio Nazianzeno.
«L’amicizia che strinsero in gioventù
li unì per tutta la vita e ancor oggi
condividono la festa nel calendario
liturgico generale. San Gregorio
racconta che “l’occupazione e la
brama unica per ambedue era la
virtù e vivere tesi alle future
speranze”. La loro amicizia non
soltanto non li distraeva da Dio, ma li
avvicinava di più a Lui:
“Indirizzavamo la nostra vita e la
nostra condotta sulla via dei
comandamenti divini e ci
animavamo a vicenda all’amore
della virtù”»[8]. Un’amicizia aperta
alle preoccupazioni spirituali è un
contesto informale, ma autentico, di



accompagnamento spirituale, perché
in essa sono presenti tutti gli
elementi di cui abbiamo parlato:
apertura all’azione dello Spirito
Santo, ascolto attento e
valorizzazione della personalità e
dell’iniziativa.

Molte persone che hanno incontrato
Cristo e la Chiesa grazie a un amico o
a un’amica descrivono l’aiuto
ricevuto come un accompagnamento
spirituale. Quasi senza rendersene
conto, il loro amico li accompagnava
passo dopo passo e li conduceva ad
amare Gesù, fino al momento in cui
hanno deciso di ricevere il battesimo
o di diventare cattolici. Lo stesso
accade a chi è tornato alla fede
attraverso un’amicizia leale o a chi
ha evitato di allontanarsi da Dio
grazie alle parole di un amico. Così,
l’«apostolato di amicizia e di
confidenza»[9], come lo chiamava san
Josemaría, si avvicina molto a ciò che
conosciamo come accompagnamento



spirituale: «Quelle parole lasciate
scivolare proprio al momento giusto
all’orecchio dell’amico che vacilla;
quella conversazione orientatrice
che hai saputo provocare così a
proposito; e quel consiglio
professionale che migliora il suo
lavoro universitario; e la discreta
indiscrezione che ti porta a
suggerirgli orizzonti insospettati»[10].

La relazione simmetrica tra due
persone amiche apre, d’altra parte,
dimensioni meno accessibili
nell’accompagnamento in senso
stretto: condividere e sostenersi
reciprocamente. Gli amici si
scambiano esperienze e punti di
vista, aiutandosi a vicenda ad
affrontare le sfide della vita. Questo
apre alcune strade, ma ne chiude
anche altre. In una relazione di
amicizia non posso aspettarmi che
l’altro mi ascolti sempre, perché a
volte sarà piuttosto lui ad avere
bisogno di essere ascoltato. D’altro



canto, i miei amici non sempre
potranno consigliarmi
adeguatamente sugli aspetti della
vita spirituale o del mio cammino
personale, perché forse non lo
conoscono bene; la loro prospettiva
potrà comunque certamente
arricchirmi. Per queste ragioni,
sebbene l’amicizia completi e
arricchisca la direzione spirituale, di
fatto non può sostituirla.

Nelle forme di accompagnamento
spirituale formale, invece, la
relazione tra le due persone è
asimmetrica: solo una delle parti ha
il compito di ascoltare e consigliare;
un ruolo che non deve essere
offuscato né invertito. Questa
distinzione introduce dei limiti che
aiutano la persona ad aprire il
proprio cuore senza le interferenze
emotive che potrebbero rendere
difficile un approccio e un’obiettività
adeguati. Facilita anche il fatto che la
persona, dopo aver considerato la



questione alla presenza di Dio, possa
condividere aspetti intimi della
propria relazione con Lui e con gli
altri, comprese le radici dei propri
peccati e le lotte più profonde. Ciò
non significa, tuttavia, che la
relazione tra chi guida e chi è
accompagnato debba essere fredda e
distaccata: pur mantenendo
quell’asimmetria e quella distanza
emotiva, da parte del direttore
spirituale è necessario un vero
affetto per le persone che
accompagna, perché si può aiutare
veramente solo quando si ama con
l’amore di Colui che ci ha chiamati
amici (cfr. Gv 15,15).

* * *

«Portate un po’ del pesce che avete
preso ora», dice il Signore (Gv 21,10).
San Pietro, ancora bagnato per il suo
tuffo nel lago, trascina a riva la rete
carica di pesci. Dopo una meritata
colazione, si allontana camminando



con Gesù. Inizia allora, discepolo e
Maestro, un dialogo intimo:
preghiera? accompagnamento
spirituale? Entrambe le cose, in
divina armonia. Pietro, disarmato,
rinnova la sua fedeltà al Signore. E il
Signore, che non ha mai smesso di
credere in lui, lo conferma nella sua
missione: «Seguimi». Pietro si volta e
chiede riguardo all’altro discepolo,
che cammina più indietro. «Tu
seguimi», insiste Gesù (cfr. Gv
21,19-22). Giovanni non ode ciò che si
dicono: non è il suo compito. Come il
Battista (cfr. Gv 3,27-30), gioisce nel
sapere di aver favorito l’incontro.

Dancho Azagra

[1] San Beda il Venerabile, citato
nella Catena aurea, Gv 21,1-11.

[2] F. Ocáriz, Lettera pastorale,
9-01-2018, n. 10; le citazioni di san
Josemaría sono tratte dalla Lettera
26, n. 38.



[3] Cfr. Aristotele, Etica Nicomachea
VI, 13; San Tommaso, Summa
Theologiae, II-II q. 47 a. 8 co.

[4] «Se la mia testimonianza
personale può avere qualche
interesse, posso dire che ho
concepito il mio lavoro di sacerdote e
di pastore di anime come un compito
volto a porre ciascuno di fronte a
tutte le esigenze della sua vita,
aiutandolo a scoprire ciò che in
concreto Dio gli chiede, senza porre
alcun limite a quella santa
indipendenza e a quella benedetta
responsabilità personale che sono le
caratteristiche proprie della
coscienza cristiana» (San Josemaría, 
È Gesù che passa, n. 99).

[5] Francesco, Evangelii gaudium, n.
169.

[6] San Josemaría, Amici di Dio, n. 78.

[7] F. Ocáriz, Lettera pastorale,
9-01-2018, n. 11.



[8] F. Ocáriz, Lettera pastorale,
1-11-2019, n. 5. Le referenze interne
sono di san Gregorio Nazianzeno, 
Sermone 43.

[9] San Josemaría, Solco, n. 192.

[10] San Josemaría, Cammino, n. 973.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lotta-vicinanza-
missione-e-il-signore-

laccompagnamento-spirituale-ii/
(05/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/lotta-vicinanza-missione-e-il-signore-laccompagnamento-spirituale-ii/
https://opusdei.org/it/article/lotta-vicinanza-missione-e-il-signore-laccompagnamento-spirituale-ii/
https://opusdei.org/it/article/lotta-vicinanza-missione-e-il-signore-laccompagnamento-spirituale-ii/
https://opusdei.org/it/article/lotta-vicinanza-missione-e-il-signore-laccompagnamento-spirituale-ii/

	Lotta, vicinanza, missione «È il Signore» (16) L’accompagnamento spirituale (II)

