
opusdei.org

Lotta, vicinanza,
missione (8) «Il
vostro cuore si
rallegrerà» Il senso
cristiano del
sacrificio (II)

Per i cristiani, il valore del
sacrificio si cela nel desiderio,
mite e umile, di unirsi alla
sofferenza di Gesù nella sua
passione e di liberare il cuore
da tutto ciò che lo incatena:
nell’aspirazione a una vita più
leggera, più luminosa, più
libera.



30/01/2025

Con immensa delicatezza, ma
profondamente sconvolti, Giuseppe
d’Arimatea e Nicodemo depongono il
Signore dalla croce e lo affidano alle
braccia di sua madre. Santa Maria
accarezza suo Figlio con la tenerezza
di quella notte lontana a Betlemme;
gli chiude gli occhi, lo bacia sulla
fronte. Piange, crede, spera… E così,
attraverso questa prova tanto dura,
sostiene una Chiesa ancora
minuscola: il «popolo che
nascerà» (Sal 22,32), che sta già
nascendo.

La mattina della domenica di Pasqua
dissiperà tutte le tenebre. Senza la
resurrezione, non solo la passione e
la morte di Gesù, ma anche tutta la
sofferenza e il dolore della storia, si
sarebbero trasformati in una crudele
beffa. Ma la vittoria di Gesù sulla



morte ha cambiato per sempre i
punti di riferimento. Da allora è
possibile soffrire e donarsi per
amore, con la fiducia di Gesù: «Do la
mia vita, per poi riprenderla di
nuovo» (Gv 10,18); «vi vedrò di
nuovo e il vostro cuore si
rallegrerà» (Gv 16,22). Questa gioia
nell'accogliere e scegliere la croce,
nelle piccole e grandi cose, è una
grazia speciale di Gesù risorto[1].

Fonte di vita

San Paolo spiega che la morte di
Gesù crocifigge l’«uomo
vecchio» (Rm 6,6; Ef 4,22). È una
morte che ha senso solo dal punto di
vista della vita a cui darà origine: la
vita della grazia, dello Spirito,
l’«uomo nuovo» (Ef 4,24). Allo stesso
modo, il sacrificio e la mortificazione
cristiana non hanno senso da soli,
come se rinunciare alla propria vita
fosse, di per sé, qualcosa di buono.
La mortificazione ha senso nella



misura in cui è vivificatrice, fonte di
nuova vita. Il cristiano riconosce in
sé zone che lo privano di vita, che lo
alienano, che creano divisione
dentro di lui e intorno a lui… perché
sono ancora sotto il dominio del
peccato: tendenze malate, distorte o
ferite che devono essere salvate,
risuscitate da Cristo. Per questo, san
Paolo avverte: «se vivete secondo la
carne, morirete. Se, invece, mediante
lo Spirito fate morire le opere del
corpo, vivrete» (Rm 8,13).

È importante comprendere bene ciò
che l’apostolo sta dicendo qui: di
fronte alla chiamata a vivere
secondo lo Spirito, con la “S”
maiuscola, c’è la tentazione di vivere
secondo la carne, cioè secondo tutto
ciò che in noi —anima e corpo— si
oppone a Dio[2]. Per questo, la vita
«secondo la carne» non è forse tanto
quella di un corpo selvaggio che
calpesta un’anima innocente, quanto
quella di un’anima frivola che



corrompe e sfigura l’intera persona,
nella sua unità di corpo e spirito[3].
Come dice Gesù, il male viene dal
profondo: «Ciò che esce dall'uomo è
quello che rende impuro l'uomo. Dal
di dentro, infatti, cioè dal cuore degli
uomini, escono i propositi di male:
impurità, furti, omicidi, adultèri,
avidità, malvagità (…). Tutte queste
cose cattive vengono fuori
dall’interno e rendono impuro
l’uomo» (Mc 7,20-23).

Si comprende così che, per i cristiani,
il valore del sacrificio non risiede
nella sofferenza considerata in sé
stessa, né in un ascetico
assoggettamento del corpo, ma nel
desiderio di liberare il cuore da tutto
ciò che lo incatena; nell’aspirazione a
una vita più leggera, più luminosa,
più piena: una vita che irradi
semplicità e gioia. Il cristiano non
cerca il dolore per il dolore; non è un
masochista. Tuttavia, scopre tante
volte, in sé stesso e negli altri,



profondità di egoismo, di sensualità,
di avidità. Liberarsi e aiutare altri a
liberarsi da tutto questo, soprattutto
quando ha radici profonde, non è
possibile senza rinuncia. Sì, aprire il
cuore può fare male, come accade
quando si recupera il flusso
sanguigno in un arto intorpidito dal
freddo: può costare molto, ma è
necessario.

«Allora digiuneranno»

«Possono forse gli invitati a nozze
essere in lutto finché lo sposo è con
loro? Ma verranno giorni quando lo
sposo sarà loro tolto, e allora
digiuneranno» (Mt 9,15). Queste
parole un po’ misteriose di Gesù
annunciano dettagli importanti sullo
stile di vita dei suoi discepoli. Da un
lato, Egli è venuto nel mondo per
rimanere, ed è venuto a portare la
gioia, la vita «in abbondanza» (Gv
10,10): non solo non gli dispiace che
godiamo della vita, ma si rallegra nel



vederci sani e felici[4]. Dall’altra
parte, finché la storia durerà, si
percepirà l’assenza di Dio lì dove gli
uomini preferiscono le tenebre del
proprio egoismo alla luce del suo
amore (cfr. Gv 3,19-21). E questo
luogo è sempre, prima di tutto, il
cuore di ciascuno. Nel nostro cuore,
nelle nostre relazioni, nelle nostre
case, è necessario fare spazio a Dio,
poiché il nostro io tende a occupare
ogni cosa. E dove regna l’io, mancano
la pace e la gioia.

Il digiuno è una delle forme che, fin
dall’inizio, ha costituito il
combattimento dei cristiani per fare
spazio a Dio nella loro vita, poiché il
Signore stesso ha digiunato (cfr. Mt
4,2) e ci ha esortati a farlo, con il
volto sereno (cfr. Mt 6,16-18). Il
digiuno significa rinunciare in modo
molto concreto e tangibile alla nostra
tendenza a dominare e disporre delle
cose. Attraverso questa pratica, che
tocca qualcosa di così fondamentale



come l’alimentazione per la
sopravvivenza, ci spostiamo «dalla
tentazione di “divorare” tutto per
saziare la nostra ingordigia, alla
capacità di soffrire per amore, che
può colmare il vuoto del nostro
cuore»[5]. San Josemaría diceva che il
digiuno è una «una penitenza assai
gradita a Dio»; tuttavia, aggiungeva
«per un motivo o per l'altro, abbiamo
fatto molte concessioni»[6].Infatti, se
ci si limitasse strettamente alle
disposizioni minime in materia, si
potrebbe finire per digiunare molto
poco. Per questo la Chiesa, come una
buona madre, lascia ampio margine
alla generosità e alla crescita
spirituale di ciascuno, tenendo conto
anche della salute del corpo.

La logica del digiuno, segnata da
questo desiderio che Dio cresca e che
io —con il mio egoismo, con la mia
voglia di impormi— diminuisca (cfr.
Gv 3,30), permette di comprendere il
senso di tante altre privazioni



volontarie: sacrifici che, sebbene
sembrino restringere la vita, in realtà
la ampliano; la rendono più libera.
Rinunciando volontariamente a certi
beni, andiamo imprimendo nel
nostro cuore la convinzione che «solo
Dio basta»[7]. In questo modo ci
proteggiamo dall’idolatria, che «non
offre un cammino, ma una
molteplicità di sentieri, che non
conducono a una meta certa e
configurano piuttosto un labirinto»[8].
Chi non sa rinunciare a nulla finisce
per essere schiavo di tutto, «deve
ascoltare le voci dei tanti idoli che gli
gridano: “Affidati a me!”»[9]; chi
invece ha il coraggio di farlo, «si
libera di molte servitù e può
assaporare per intero l’amore di Dio
nell'intimo del cuore»[10].

Da questo punto di vista, esistono
molte possibili forme di «digiuno» o
di rinuncia. A condizione che le
scegliamo con il cuore, e non per un
freddo senso del dovere, tutte



possono renderci più liberi, «liberi di
amare»[11]. Un digiuno digitale
intermittente, ad esempio, che ci
porta a mettere da parte il telefono in
alcuni momenti della giornata, ci
permette di migliorare le relazioni
interpersonali e di sostenere
conversazioni più autentiche,
lontane da distrazioni che le
intossicano. Rinunciare ad avere
immediatamente tutto a portata di
mano con pochi movimenti delle dita
—informazioni, prodotti, esperienze
— ci libera da una tendenza al
possesso o al consumo che alla fine ci
lascia vuoti. Fare a meno di un
servizio o scegliere talvolta qualcosa
di meno comodo o piacevole ci aiuta
a godere della semplicità e ci fortifica
di fronte alle contrarietà, che non
mancano nella vita di nessuno.
Evitare che la nostra attenzione si
disperda durante il lavoro ci
permette di trasformarlo in un vero
servizio e di gioire dei risultati.
Rinunciare a del tempo libero per



occuparci di un malato o di qualcuno
che ha bisogno di aiuto ci allarga il
cuore e impedisce che si indurisca; ci
insegna persino a convivere con la
nostra imperfezione e fragilità.

Anche nella logica della libertà del
cuore —la libertà dei figli di Dio (cfr.
Rm 8,21) — si inseriscono varie
pratiche di mortificazione del corpo
e della sensibilità, che hanno assunto
forme diverse tra i cristiani nel corso
della storia. Come il digiuno, queste
pratiche rispondono alla convinzione
che sia necessario pregare anche con
il corpo e che una certa lotta per
reintegrare le varie sfere della nostra
persona sia inevitabile. Così, quando
un cristiano tratta il proprio corpo o i
propri sensi con maggiore esigenza,
non lo fa perché li consideri qualcosa
di negativo o sospetto, ma perché
percepisce la tendenza del suo cuore
a disperdersi in mille direzioni e,
soprattutto, il costo reale di questa
dispersione: l’incapacità di amare. O,



ancora di più, perché sente il
desiderio, mite e umile, di associarsi
alla sofferenza di Gesù nella sua
passione. San Paolo parla di portare
nel corpo la morte del Signore per
risorgere con lui (cfr. 2Cor 4,10); ed è
a questo percorso, a questa Pasqua,
che obbediscono anche tali sacrifici.
È vero che a volte queste pratiche
possono aver portato a eccessi o a
incomprensioni da parte di chi non
concepisce che si possa soffrire
affinché Gesù viva in noi. Tuttavia,
tra chi esagera da una parte e chi si
scandalizza dall’altra, emerge la
serenità, la semplicità e la libertà di
spirito con cui molti cristiani
esprimono, anche in questo modo, il
loro amore per Gesù: «cuore, cuore
in Croce! cuore in Croce!»[12].

Dare la vita per i suoi amici

«Voglio l’amore e non il sacrificio»,
dice Dio attraverso il profeta Osea
(Os 6,6). Gesù riprende queste parole



nel Vangelo (cfr. Mt 9,13), non per
annullare la pratica del digiuno e
della mortificazione, ma per
sottolineare che ogni sacrificio deve
essere orientato all’amore. San
Josemaría lo spiegava così:
«Preferisco le virtù alle austerità,
dice con altre parole Jahvè al popolo
eletto, che s’inganna con certi
formalismi esteriori. — Per questo
dobbiamo coltivare la penitenza e la
mortificazione come vere
manifestazioni di amore verso Dio e
verso il prossimo».[13] In questo
senso, era solito dire che le
mortificazioni preferite da Dio erano
quelle che rendevano la vita più
piacevole agli altri. Anche in questo,
riecheggiavano le parole del Signore:
«Nessuno ha un amore più grande di
questo: dare la sua vita per i propri
amici» (Gv 15,13).

La disponibilità a dare la vita per gli
altri, se è sincera, non ha bisogno né
può aspettare situazioni



straordinarie, perché trova una
moltitudine di occasioni nella vita
quotidiana. San Josemaría ne
elencava alcune: «Quella parola ben
trovata, la battuta che non uscì dalla
tua bocca; il sorriso amabile per colui
che ti annoia; quel silenzio davanti a
un’accusa ingiusta; la benevola
conversazione con i seccatori e gli
importuni...»[14].

In queste, e in molte altre situazioni,
lo sguardo del cristiano, come quello
di Gesù, non è centrato sulla propria
sofferenza, ma sul bene che rende la
croce una realtà amabile. «Sacrificio,
sacrificio! — È vero che seguire Gesù
— l’ha detto Lui — vuol dire portare
la Croce. Ma non mi piace sentire le
anime che amano il Signore parlar
tanto di croci e di rinunce: perché
quando c’è Amore, il sacrificio è
gradito — anche se costa — e la croce
è la santa Croce. — L’anima che sa
amare e darsi così, si riempie di gioia
e di pace. Allora, perché insistere sul



«sacrificio», come per cercare
consolazione, se la Croce di Cristo —
che è la tua vita — ti rende
felice?»[15].

San Josemaría sottolinea il valore
positivo del sacrificio fatto per
amore, indicandolo persino come
fonte di pace e di gioia. Proprio per
questo, respinge con fermezza le
modalità «doloriste» o «vittimiste» di
intendere il sacrificio[16]. A volte c’è
chi sembra insistere sul componente
di rinuncia che comporta seguire il
Signore, quasi cercando uno sguardo
di conforto, dimenticando che la
rinuncia è fonte di vita solo per la
sua unione con la croce di Gesù. In
questi casi, l’attenzione si concentra
sul dolore provato, sul proprio sforzo
spirituale. Ma il sacrificio cristiano
non si propone di dimostrare
un’eroica capacità di sopportare la
sofferenza, bensì di formare in noi
un cuore come quello di Cristo, un



cuore trafitto, «completamente
aperto»[17].

Gesù non spiegò la sua morte come
una dimostrazione di coerenza verso
dei principi o come un’esibizione
della sua resistenza spirituale, ma
come un dono per persone concrete:
«il mio corpo, che è dato per voi» (Lc
22,19). Tutta l’attenzione di Gesù è
rivolta a noi, non a se stesso. Per
questo, se riducessimo il senso della
nostra mortificazione al nostro stesso
soffrire, non solo svilupperemmo
una spiritualità negativa e triste,
lontana dal Vangelo, ma
rischieremmo soprattutto una certa
superbia spirituale che potrebbe
rendere sterili i nostri sacrifici. È
necessario guardare molto oltre:
comprendere il sacrificio come un
grande sì a Dio e agli altri, come un
grande sì alla Vita.

C’è una grande differenza tra chi
centra l’obiettivo sul soffrire e chi lo



centra sull’amare, anche se l’amore
può far male. Per questo, l’invito di
Gesù a prendere la sua croce si
potrebbe intendere così: ama anche
se fa male —perché a volte farà male
—, e confida nella risurrezione; cerca
sopra ogni cosa il Regno di Dio e la
sua giustizia (cfr. Mt 6,33) e affida
tutto nelle mani del Padre (cfr. Lc
23,46). Questo è il sentimento del
cuore di Cristo e del cuore dei suoi:
illuminare un mondo avvolto nelle
tenebre con una gioia radicata nella
croce[18]; camminare nella vita con
«la Croce sulle tue spalle, con un
sorriso sulle labbra, con una luce
nell’anima»[19].

Gonzalo de la Morena – Carlos Ayxelà

[1] Il profeta Isaia anticipava già, con
parole che colpiscono attraverso i
secoli, quella grazia che sarebbe
scaturita dalla Croce e dalla
Resurrezione, e che raggiunge tutti
coloro che abbracciano quel



cammino: «Quando offrirà se stesso
in sacrificio di riparazione, vedrà
una discendenza, vivrà a lungo, si
compirà per mezzo suo la volontà del
Signore. Dopo il suo intimo tormento
vedrà la luce (…) Perciò io gli darò in
premio le moltitudini, dei potenti egli
farà bottino, perché ha spogliato se
stesso fino alla morte ed è stato
annoverato fra gli empi, mentre egli
portava il peccato di molti e
intercedeva per i colpevoli». (Is
53,10-12).

[2] Cfr. Rm 8,7-9: «Ciò a cui tende la
carne è contrario a Dio, perché non si
sottomette alla legge di Dio, e
neanche lo potrebbe. Quelli che si
lasciano dominare dalla carne non
possono piacere a Dio. Voi però non
siete sotto il dominio della carne, ma
dello Spirito, dal momento che lo
Spirito di Dio abita in voi».

[3]In questo senso, san Paolo parla
del rispetto dovuto al corpo,



affermando che è «membro di
Cristo» e «tempio dello Spirito
Santo» (1Cor 6,15-19); «Nessuno
infatti ha mai odiato la propria
carne, anzi la nutre e la cura, come
anche Cristo fa con la Chiesa» (Ef
5,29).

[4] Cfr. Sir 14,11.14: «Figlio, nella
misura in cui ti è possibile, procura il
tuo bene (…). Non privarti di un
giorno felice e non lasciarti sfuggire
alcuna parte di un buon desiderio».

[5] Francesco, Messaggio per la
Quaresima, 2019.

[6] San Josemaría, Cammino, n. 231.

[7] Santa Teresa di Gesù, Poesie, n.
30, in Opere Complete, Libreria
Editrice Vaticana, Edizioni OCD,
2010.



[8] Francesco, Enc. Lumen Fidei, n.
13.

[9] Ibídem.

[10] San Josemaría, Amici di Dio, n.
84.

[11]F. Ocáriz, Lettera pastorale, 9-
I-2018, n. 6.

[12] San Josemaría, Via Crucis, 5a
stazione.

[13] San Josemaría, Solco, n. 992.

[14] Cammino, n. 173.

[15] Solco, n. 249.

[16] Cfr. Cammino, edizione critico-
storica, commento al n. 175.

[17]J. Ratzinger, Introduzione al
cristianesimo, Edizioni Sígueme,
Salamanca, 2007, p. 189.



[18]Cfr. San Josemaría, È Gesù che
passa, n. 43; Forgia, n. 28.

[19] Via Crucis, 2.ª stazione, n. 3.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lotta-vicinanza-
missione-8-il-vostro-cuore-si-rallegrera-

il-senso-cristiano-del-sacrificio-ii/
(20/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/lotta-vicinanza-missione-8-il-vostro-cuore-si-rallegrera-il-senso-cristiano-del-sacrificio-ii/
https://opusdei.org/it/article/lotta-vicinanza-missione-8-il-vostro-cuore-si-rallegrera-il-senso-cristiano-del-sacrificio-ii/
https://opusdei.org/it/article/lotta-vicinanza-missione-8-il-vostro-cuore-si-rallegrera-il-senso-cristiano-del-sacrificio-ii/
https://opusdei.org/it/article/lotta-vicinanza-missione-8-il-vostro-cuore-si-rallegrera-il-senso-cristiano-del-sacrificio-ii/

	Lotta, vicinanza, missione (8) «Il vostro cuore si rallegrerà» Il senso cristiano del sacrificio (II)

