
opusdei.org

Lotta, vicinanza,
missione (5): «Non ti
lascerò, se non mi
avrai benedetto!» la
lotta nella preghiera
contemplativa

Percorrere cammini di
contemplazione significa avere
consapevolezza che abbiamo
bisogno di Dio, che abbiamo
bisogno di «lottare» con Lui. E
chiedergli, ancora una volta la
sua benedizione: non ti lascerò,
se non mi avrai benedetto.



07/11/2024

Una notte di Natale, mentre
celebrava la Santa Messa e mentre
teneva nelle mani la Sacra Ostia, san
Giovanni Maria Vianney si
commosse. Sorrideva, piangeva,
prolungava quei momenti senza
distogliere gli occhi da Gesù.
«Sembrava che gli parlasse; poi
ritornavano le lacrime, e di nuovo il
sorriso», racconta il fratello Atanasio,
che lo osservava attentamente. Dopo
la celebrazione gli chiese cosa fosse
successo in quei momenti. Il curato
d’Ars rispose con semplicità: «Nella
mente mi era venuta un’idea curiosa.
Dicevo a nostro Signore: “Se sapessi
di avere la sventura di non vederti
per l’eternità, ora che ti stringo nelle
mie mani, non ti lascerei”»[1].

«Trovai l'amore dell’anima mia. Lo
strinsi forte e non lo lascerò», dice la



sposa del Cantico (Ct 3, 4). Sono echi
delle richieste che Giacobbe ha fatto
allo sconosciuto contro il quale aveva
combattuto tutta la notte, quando si
stava preparando per incontrarsi con
il fratello Esaù. «Giacobbe rimase
solo e un uomo lottò con lui fino allo
spuntare dell’aurora. Vedendo che
non riusciva a vincerlo, lo colpì
all’articolazione del femore e
l’articolazione del femore di
Giacobbe si slogò, mentre continuava
a lottare con lui. Quello disse:
“Lasciami andare, perché è spuntata
l’aurora”. Giacobbe rispose: “Non ti
lascerò, se non mi avrai benedetto!”.
Gli domandò: “Come ti chiami?”.
Rispose: “Giacobbe”. Riprese: “Non ti
chiamerai più Giacobbe, ma Israele,
perché hai combattuto con Dio e con
gli uomini e hai vinto!”. Giacobbe
allora gli chiese: “Svelami il tuo
nome”. Gli rispose: “Perché mi chiedi
il nome?”. E qui lo benedisse. Allora
Giacobbe chiamò quel luogo Penuèl:
“Davvero - disse - ho visto Dio faccia



a faccia, eppure la mia vita è rimasta
salva”. Spuntava il sole, quando
Giacobbe passò Penuèl e zoppicava
all’anca» (Gn 32, 25-32).

Parlami, Gesù, parlami

Ogni volta che ci raccogliamo per
pregare nell’orazione contemplativa,
iniziamo una specie di
combattimento: «un corpo a corpo
simbolico non con un Dio che ci è
nemico, avversario, ma con il
Signore che benedice e che rimane
sempre misterioso, che sembra
irraggiungibile. Per questo l’autore
sacro usa l’esempio della lotta, che,
per realizzare ciò che si vuole,
comporta forza d’animo,
perseveranza, tenacia»[2]. La
preghiera contemplativa è «sguardo
di fede fissato su Gesù»[3]; uno
sguardo che lo cerca e che non
smette di farlo, che non lo lascia fino
a quando non ci benedice, cioè, fino a
quando, con la luce del suo sguardo,



non illumina «gli occhi del nostro
cuore»[4].

Che cosa cerchiamo nel suo sguardo?
I lineamenti del suo volto, i suoi
sentimenti, la sua pace, il fuoco del
suo cuore. E se in questi momenti
sereni non ci è concesso l’incontro
che desideriamo, siamo disposti a
perseverare sino a quando ciò non si
avvera. «Non si fa preghiera
contemplativa quando si ha tempo: si
prende il tempo di essere per il
Signore, con la ferma decisione di
non riprenderglielo lungo il
cammino»[5]. La contemplazione è
«un dono, una grazia; non può essere
accolta che nell’umiltà e nella
povertà»[6]. Proprio per questo Dio
vuole la nostra perseveranza, vuole
che gli diciamo: ora ti tengo e tu mi
tieni... Non mi muovo, non vado da
nessuna parte. «Parlami, Gesù,
parlami», come ripeteva a volte san
Josemaría nella sua orazione[7].



Personalizzare

Il misterioso personaggio che lottò
con Giacobbe non era stato
convocato. Si presentò da solo, di sua
iniziativa. E continua ad essere così:
è Dio che ci viene incontro, perché
«ha sete che noi abbiamo sete di
lui»[8]. È sorprendente, ma questa
sete «sale dalle profondità di Dio»[9]: è
talmente grande e misteriosa come
l’amore che lo portò a creare ognuno
e ognuna di noi.

Da parte nostra non c’è che metterci
davanti a lui. Il luogo
dell’appuntamento non è solo
l’ambito degli affetti,
dell’immaginazione o della ragione,
ma del cuore, «nel più profondo delle
nostre facoltà psichiche»[10]. Si tratta
di stare lì, di restare alla sua
presenza, di rimanere nel suo amore
(cfr Gv 15, 9). Non ci siamo imbarcati
in una semplice esperienza
psicologica, né in un mero sforzo di



concentrazione per raggiungere un
vuoto mentale: non stiamo
combattendo contro l’aria... la nostra
preghiera contemplativa ha la
struttura della fede cristiana: è «un
dialogo personale, intimo e profondo,
tra l’uomo e Dio»[11].

Non dobbiamo lottare, quindi, contro
gli ospiti importuni che
sopraggiungono; più che cercare di
mandarli via, il sistema migliore è,
semplicemente, quello di ignorarli.
Soli con Gesù, avendo
consapevolezza che lui è pienamente
rivolto verso di me, invitandomi ad
essere anch’io totalmente disponibile
per lui. Per il nostro “avversario”
non ci sono minuti vuoti: Egli non
smette di guardarci un solo
momento. Noi sì, possiamo sottrarci,
voltarci e lasciarlo. Ma perderemmo
la sua benedizione.

Giacobbe non leva lo sguardo da
Colui con il quale lotta. Deve stare



attento, senza perdere il contatto
visivo, senza perdere la direzione del
suo cuore. Guardare lo schermo del
telefono? No, diminuirebbe lo spazio
del contatto interiore. Arrivano le
distrazioni, come, ad esempio, i
problemi organizzativi, oppure la
curiosità per ciò che accade intorno a
noi? No. E tantomeno i pensieri
sull’essere all’altezza o sull’avere
risultati, che possono essere un
sottile ritorno su noi stessi. Tutta la
nostra vita fa perno su qualcuno,
sulla «persona di Gesù Cristo, che
vogliamo conoscere, frequentare e
amare»; metterlo «al centro della
nostra vita significa approfondire
sempre più l’orazione
contemplativa»[12]. La richiesta è
radicale e ogni volta più
impegnativa. Dio benedice chi lotta
per il dono della contemplazione,
anticipo del dono della vita eterna,
che fin d’ora iniziamo ad assaporare.
«L’orazione, iniziata con questa
ingenuità da bambini, procede ora



come un fiume ampio, calmo e
sicuro, perché segue il cammino
dell’amicizia con Colui che disse: Io
sono la via (Gv 14, 6)»[13].

La contemplazione cerca «l’amore
dell’anima mia (Ct 1, 7). È Gesù e, in
lui, il Padre»[14]. Qualcuno come me,
che posso trattare alla pari, perché
lui stesso mi ha chiamato amico (cfr 
Gv 15, 15). La preghiera
contemplativa non potrà essere tale
se non è personale. «Per avvicinarci
a Dio dobbiamo intraprendere la via
giusta, che è la santissima umanità di
Cristo»[15]. Gesù è il ponte che,
attraverso le cose corporee, ci porta a
quelle divine. Questo
«combattimento» corpo a corpo
comporta l’incontro di sguardi, di
sorrisi, di volti e, soprattutto, di
cuori. Dobbiamo appropriarci del
sentire del cuore di Gesù, imparare la
«”conoscenza interiore” del Signore
per amarlo e seguirlo di più»[16]. Oggi,
come si sente lui con me? Trova



sintonia, concordia? Avverto e
accolgo in me le sue gioie e le sue
pene?

Nell’oscurità e nelle prove

Il combattimento si svolge di notte. È
l’oscurità in cui la fede si muove: non
abbiamo altro tipo di mediazione per
l’incontro faccia a faccia. La nostra
ricerca avviene al buio, «nella fede
pura, quella fede che ci fa nascere da
lui e vivere in lui»[17]. Non importa il
sentimento - se questo c’è, bene; se
non c’è, non fa nulla -, e neppure la
pura ragione, perché non stiamo
facendo acrobazie mentali. Ciò che
conta è la fede in una persona viva
che desidera incontrarci. Nella fede
non abbiamo l’immediatezza dei
sentimenti e neppure la chiarezza
dei sillogismi; camminiamo nella
penombra fino al momento in cui
vediamo. Ma la penombra della fede
ci permette di vedere più lontano. Di
giorno il nostro sguardo spazia per



una decina di chilometri: si ferma
all’azzurro dell’atmosfera; ma di
notte vediamo le stelle, a milioni di
anni luce. La fede ci fa scoprire
mondi nuovi.

La lotta contemplativa richiede
anche di affrontare lo
scoraggiamento, l’aridità, la
stanchezza della fede, e pure la
tristezza di non saper seguire
pienamente il Signore perché
possediamo molti beni (cfr Mc 10,
22); oppure una interiore ribellione
alla logica di Dio, che a volte ci può
sembrare molto diversa dalla nostra;
o anche la impressione che quello
non è per noi, che non ne abbiamo la
sensibilità... Non sarà una illusione?
Dove si va così? Non è un cammino
troppo mistico? In momenti come
questi, Giacobbe avrebbe potuto
smettere di lottare. Non avrà avuto
dubbi mentre lottava? Certamente sì,
ma ha continuato. Bisogna andare
avanti con determinazione e con



l’anima di un bambino, sapendo che
percorriamo un cammino d’amore,
un cammino di fiducia e di
abbandono.

Se la meditazione guarda ai mezzi, la
contemplazione guarda al fine. 
Stiamo con chi volevamo stare. Ora
non consideriamo le virtù, né i
propositi, né l’impegno... Di questo ci
occupiamo nella meditazione. Il
nostro tempo, il vuoto del nostro
tempo, ora si riempie con la sua sola
presenza. Accendiamo la profondità
del desiderio, l’entusiasmo,
l’anticipazione del cielo. La misura
del nostro cielo sarà la misura del
nostro desiderio: la sete di Dio,
l’«intimo desiderio di comprendere
le sue lacrime, di vedere il suo
sorriso, il suo volto...»[18]. E con tale
desiderio, pieni di pace, camminiamo
in questa vita, percorrendo cammini
di contemplazione: «Si vive allora
come in cattività, come prigionieri.
Mentre svolgiamo con la massima



perfezione possibile, pur con i nostri
errori e con i nostri limiti, i compiti
propri della nostra condizione e del
nostro lavoro, l’anima vorrebbe
fuggire. Ci si volge a Dio, come il
ferro attirato dalla forza della
calamita»[19].

Giacobbe dovette camminare per
lunghi giorni prima di arrivare nel
luogo dove Dio lo avrebbe
incontrato. Lì non aveva compagni:
la Bibbia ci dice che l’episodio
accadde mentre lui si trovava solo. E
non ha con sé nulla: deve lasciare
tutto sull’altra riva (cfr Gn 32, 24-25).
E c’è bisogno della “notte”, nel senso
che lo l’incontro presuppone il
raccoglimento. Una volta tanto
Giacobbe «non è più padrone della
situazione – la sua scaltrezza non
serve -, non è più l’uomo stratega e
calcolatore (...) Per una volta
Giacobbe non ha altro da presentare
a Dio che la sua fragilità e la sua
impotenza, anche i suoi peccati»[20].



Dio lo cerca quando è senza difese,
libero da altre cose che lo possano
distrarre. Perché, per contemplare,
abbiamo bisogno di libertà e di
apertura del cuore: nient’altro che la
percezione della nostra pochezza e il
desiderio dell’incontro. Colui che
stiamo aspettando non verrà, se
abbiamo il cuore occupato. Nessun
altro nostro desiderio dev’essere
maggiore di quello di stare con lui.

Non ti lascerò, se non mi avrai
benedetto!

«Benedicimi». Il patriarca non si
accontenta di meno. Stringe forte,
prigioniero, il suo Signore. Ma che
significato ha questa benedizione?
Giacobbe ha la gioia di vedere Dio, e
la sua gioia diventa più grande
quando si rende conto che, anche
dopo averlo visto, è ancora vivo. La
benedizione è la contemplazione del
volto di Dio, che ci riempie della sua
pace, della sua gioia, della sua



misericordia. Non potremo mai
ottenere questo con un atto della
volontà, bensì spalancando il nostro
cuore ai doni dello Spirito Santo.
«Tutta la nostra vita è come questa
lunga notte di lotta e di preghiera, da
consumare nel desiderio e nella
richiesta di una benedizione di Dio
che non può essere strappata o vinta
contando sulle nostre forze, ma deve
essere ricevuta con umiltà da Lui,
come dono gratuito che permette,
infine, di riconoscere il volto del
Signore»[21].

Dobbiamo attendere, quindi,
pazientemente. Giacobbe dovette
aspettare tutta la notte sino all’alba.
Non se ne andò, non desistette. La
benedizione ci verrà data se la
chiediamo ripetutamente. Da parte
nostra, mettiamoci quello che
possiamo, cercando il silenzio, il
raccoglimento, la libertà del cuore...
A Dio spetta offrirci i doni propri
della contemplazione: la scienza,



l’intelletto, la sapienza. Noi siamo
incapaci di esercitarci in essi...
Presuppongono atteggiamenti
“ricettivi”, che Egli ci dà quando lo
vuole. Dobbiamo chiederli e
aspettare umilmente. Il Signore ce li
darà a poco a poco, o magari
all’improvviso. E, quando avremo
ricevuto questa benedizione, a
piccoli sorsi o in abbondanza,
continueremo la nostra strada con lo
sguardo rivolto lontano, perché
questa benedizione non è
passeggera, ma duratura. Il patriarca
si rimise in marcia... per andare
dove? Ciò conta poco. La cosa
importante è che, nell’anima,
Giacobbe porta impresso il volto del
suo Signore. «Quella benedizione che
il Patriarca aveva chiesto all’inizio
della lotta gli viene ora concessa. E
non è la benedizione ghermita con
inganno, ma quella gratuitamente
donata da Dio, che Giacobbe può
ricevere perché ormai solo, senza
protezione, senza astuzie e raggiri, si



consegna inerme, accetta di
arrendersi e confessa la verità su sé
stesso»[22].

«Ho visto Dio faccia a faccia, e sono
ancora vivo», si ripete Giacobbe.
Durante quella strana lotta ha
iniziato a conoscere chi aveva
davanti. Lungo il corso della nostra
vita, con la preghiera, conosciamo
progressivamente Dio, cominciamo a
capirlo o, quantomeno, ad accettare
il suo modo di fare, anche senza
comprenderlo. Vorremmo conoscere
il suo nome: «Chi sei?». Vorremmo
vederlo. E Dio si mostra, ma si
nasconde, in modo che continuiamo
a cercarlo: perché viviamo di lui,
perché viviamo di questa ricerca...

La conclusione di questo misterioso
racconto è paradossale, come lo è
quasi sempre la fede. Dio benedice
Giacobbe e si complimenta per la
vittoria, ma, in fin dei conti, gli ha
slogato il femore. Il patriarca ha



combattuto il buon combattimento,
ha affrontato senza cedere il
misterioso avversario. Ma, d’ora in
poi, camminerà zoppicando: sarà
una specie di decorazione che gli
ricorderà il combattimento. «Ed è 
questo Giacobbe a ricevere da Dio la
benedizione, con la quale entra
zoppicando nella terra promessa:
vulnerabile, e vulnerato, ma con il
cuore nuovo»[23]. Anche noi usciremo
feriti e rinnovati dalla lotta: ci si
slogheranno le nostre sicurezze
terrene e ci accompagnerà il sigillo di
Dio. Egli ci ha benedetto e continuerà
a benedirci, ma ci fa prendere
profonda coscienza che la nostra
vera sicurezza è in lui. E quanto più
preghiamo, tanto più ci rendiamo
conto che ne abbiamo bisogno, che
abbiamo bisogno di «lottare» con lui.
E chiederemo ancora di più la sua
benedizione: non ti lascerò, fino a
quando non mi avrai benedetto!



[1] Cfr F. Trochu, Il Curato d’Ars, San
Giovanni Maria Vianney, Marietti,
1943.

[2] Benedetto XVI, Udienza, 25
maggio 2011.

[3] Catechismo della Chiesa cattolica,
n. 2715.

[4] Ibidem.

[5] Ibidem, n. 2710.

[6] Ibidem, n. 2713.

[7] Cfr. Appunti intimi, 12 dicembre
1935, citato in A. Vázquez de Prada, Il
fondatore dell’Opus Dei (vol. 1),
Leonardo International, 1999; 
Appunti intimi, 20 dicembre 1937,
citato in Cammino, edizione critico-
storica, nota al n. 746.

[8] Sant’ Agostino, De diversis
quaestionibus octoginta tribus 64, 4;
citato in Catechismo, n. 2560.



[9] Catechismo, n. 2560.

[10] Ibid., n. 2563.

[11] Dicastero per la Dottrina della
Fede, Lettera Orationis formas su
alcuni aspetti della meditazione
cristiana, 15 ottobre 1989, n. 3.

[12] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 14
febbraio 2017, n. 8.

[13] Amici di Dio, n. 306.

[14] Catechismo, n. 2709.

[15] Amici di Dio, n. 299.

[16] Catechismo, n. 2715.

[17] Ibidem, n. 2709.

[18] Amici di Dio, n. 310.

[19] Ibidem, n. 296.

[20] Papa Francesco, Udienza, 10
giugno 2020.



[21] Benedetto XVI, Udienza, 25
maggio 2011.

[22] Ibidem.

[23] Papa Francesco, Udienza, 10
giugno 2020.

Ricardo Sada

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lotta-vicinanza-
missione-5-non-ti-lascero-se-non-mi-

avrai-benedetto-la-lotta-nella-preghiera-
contemplativa/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/lotta-vicinanza-missione-5-non-ti-lascero-se-non-mi-avrai-benedetto-la-lotta-nella-preghiera-contemplativa/
https://opusdei.org/it/article/lotta-vicinanza-missione-5-non-ti-lascero-se-non-mi-avrai-benedetto-la-lotta-nella-preghiera-contemplativa/
https://opusdei.org/it/article/lotta-vicinanza-missione-5-non-ti-lascero-se-non-mi-avrai-benedetto-la-lotta-nella-preghiera-contemplativa/
https://opusdei.org/it/article/lotta-vicinanza-missione-5-non-ti-lascero-se-non-mi-avrai-benedetto-la-lotta-nella-preghiera-contemplativa/
https://opusdei.org/it/article/lotta-vicinanza-missione-5-non-ti-lascero-se-non-mi-avrai-benedetto-la-lotta-nella-preghiera-contemplativa/

	Lotta, vicinanza, missione (5): «Non ti lascerò, se non mi avrai benedetto!» la lotta nella preghiera contemplativa

