
opusdei.org

Lotta, vicinanza,
missione (12):
«Costruire sulla
roccia». Il piano di
vita spirituale (II)

Il cammino che percorriamo
insieme a Dio è segnato sia da
momenti di serenità che da
difficoltà e fatiche. Le pratiche
cristiane, che danno forma al
piano di vita, ci sostengono e ci
offrono sicurezza in questa
avventura. Soprattutto, ci
aiutano a riscoprire che il
Signore è sempre al nostro
fianco.



31/07/2025

Durante gli anni trascorsi a Nazaret,
Gesù conobbe dall’interno il lavoro
manuale; forse anche quello
dell’edilizia. San Matteo lo lascia
intuire quando, negli ultimi passaggi
del Discorso della montagna, riporta
una parabola usata dal Maestro per
spiegare come dovremmo
interiorizzare i suoi insegnamenti.
Gesù parla di due tipi di costruttori:
uno che costruisce la sua casa sulla
sabbia, e un altro che sceglie di
edificare sulla roccia (cfr. Mt
7,24-27). Le case sembrano simili,
perché entrambe sono costruite a
partire dalle stesse parole di Gesù,
ma col tempo si rivela quanto una sia
molto più fragile dell’altra. Quando
arrivano le difficoltà — quando cade
la pioggia, arrivano le inondazioni e i
venti soffiano e colpiscono la casa —,
diventa più chiaro che non basta



avere una conoscenza astratta e
teorica della vita cristiana: fermarsi
lì sarebbe come costruire sulla
sabbia. Per questo, abbiamo bisogno
di frequentare Gesù, mantenere con
Lui un contatto assiduo: abituarci ad
ascoltarlo con attenzione nella
preghiera e coltivare altre abitudini
stabili e durature, che ci aiutino a
mettere in pratica le sue parole. In
questo modo potremo vivere di Lui,
non solo nei momenti favorevoli, ma
anche quando la nostra fede e le
nostre convinzioni saranno messe
alla prova.

San Josemaría esprimeva qualcosa di
molto simile partendo da un ricordo
d’infanzia, avvicinandosi alla vita
interiore attraverso l’immagine del
cammino: «Porto impresso nella mia
mente fin da bambino il ricordo di
certi segnali che, nelle montagne
della mia terra, venivano piantati ai
margini delle strade: si trattava di
lunghi pali, generalmente dipinti di



rosso, che colpivano la mia
attenzione. Mi spiegarono che
quando cade la neve e copre sentieri,
campi e prati, boschi, rocce e dirupi,
quelle aste risaltano come un
riferimento sicuro, perché tutti
rintraccino il cammino da seguire.
Nella vita interiore succede qualcosa
di simile. Ci sono primavere ed estati,
ma arrivano anche gli inverni, i
giorni senza sole e le notti senza
luna. Non possiamo permettere che il
rapporto con Dio dipenda dal nostro
umore, dai mutamenti del nostro
carattere. Cadere in questa volubilità
vuol dire egoismo, comodità: cose
che non vanno d'accordo con
l'amore. Perciò, nei momenti di neve
e di tormenta, alcune solide pratiche
di pietà — per nulla sentimentali —,
saldamente piantate e adattate alle
circostanze di ciascuno, saranno
come i pali dipinti di rosso che
continuano a indicare la direzione,
finché il Signore farà splendere di
nuovo il sole. Allora si scioglierà il



gelo e il cuore ritornerà a vibrare,
acceso da un fuoco che in realtà non
si è mai spento: era rimasto come
brace nascosta dalla cenere, la
cenere del tempo della prova, o
quella di un periodo di minore
impegno o di scarso sacrificio»[1].

Crescere nelle crisi

È del tutto normale che, nel corso
della vita, si debbano attraversare
momenti di crisi, più o meno
intensi[2]. Succede, ad esempio, che i
giovani si entusiasmino per grandi
ideali e si lancino all’avventura senza
riflettere troppo; con il passare del
tempo e l’esperienza, però, può
arrivare lo scoraggiamento: si
rendono conto di quanto sia difficile
cambiare il mondo, o anche solo
cambiare sé stessi; oppure si
sorprendono della facilità con cui le
emozioni — un tempo forti e forse
ritenute garanzia della solidità delle
proprie convinzioni — si



affievoliscono di fronte a nuove
circostanze. Ci sono poi momenti
della vita, snodi come l’ingresso nella
maturità o l’arrivo della pensione, in
cui si tende naturalmente a fare un
bilancio del cammino percorso. In
questi frangenti, possono emergere
in primo piano i fallimenti, le
delusioni, ciò che poteva essere e non
è stato; diventa allora difficile
accettare la propria storia, lo sguardo
si offusca e fatica a riconoscere e
ringraziare per tante cose buone
ricevute, e si cerca consolazione in
quella che san Josemaría chiamava,
con un gioco di parole intraducibile,
la mistica del magari: «magari non
mi fossi sposato, magari avessi un
altro lavoro, magari avessi una salute
migliore, o meno anni, o più tempo a
disposizione!»[3].

Queste e altre crisi simili non sono —
e non dovrebbero essere — momenti
senza Dio: anche allora, anzi
soprattutto allora, il Signore è vicino



a noi e continua a donarsi senza
misura. Per questo le crisi sono
occasioni importanti per crescere nel
rapporto con Dio, che può far fiorire
il deserto e trarre frutto dalla terra
arida (cfr. Is 35,1). L’idealismo
giovanile può essere purificato ed
elevato dalla grazia, ma ha bisogno
di maturare per diventare davvero
soprannaturale. Gli insuccessi e le
delusioni non devono trasformarci in
cinici “realisti”, perché la semplice
conoscenza dei nostri limiti naturali
è ben lontana dall’essere tutta la
verità su noi stessi e sulla storia
umana. Questi momenti, anche se
duri, sono luoghi di maturazione, nei
quali il Signore vuole allargare il
nostro cuore. Un autore francese lo
ha espresso in modo eloquente:
«L’uomo ha luoghi nel suo povero
cuore che non cominciano a esistere
finché il dolore non vi entra, affinché
possano esistere davvero»[4].



Allo stesso modo in cui l’amore
umano si costruisce e si
approfondisce trascorrendo tempo
insieme (soffrendo insieme!), così
anche il nostro amore per Dio si
rafforza e si rinnova grazie alla
frequentazione, alla «unione con
Cristo nel Pane e nella Parola,
nell'Ostia Santa e nell'orazione»[5],
nelle sue diverse modalità:
adorazione silenziosa, dialogo
fiducioso, esame di coscienza,
preghiera vocale, ecc. Queste e altre
abitudini simili non sono un elenco
noioso di cose da fare, ma incontri
che risvegliano, ravvivano e
arricchiscono il rapporto con Dio, e
da lì anche le relazioni con gli altri,
che diventano più solide e profonde.

Con il cuore aperto a Dio

«Con il cuore con cui ho amato i miei
genitori e amo i miei amici, con
questo stesso cuore amo Cristo e il
Padre e lo Spirito Santo e Maria



Santissima»[6]. La vita spirituale è
fondamentalmente una relazione
d’amore, e proprio per questo la
bellezza e le sfide dell’amore umano
sono come un libro aperto per
comprendere meglio le sue
dinamiche. Così, ad esempio, quando
l’impegno in un matrimonio si
indebolisce, può dipendere in parte
dal fatto che marito e moglie si sono
progressivamente allontanati. È un
pericolo costante in una relazione
profonda: che la coppia non maturi e
non cresca insieme, perché la vita di
ciascuno prende nuove direzioni che
non vengono condivise con l’altro, né
integrate nella loro avventura
comune.

Qualcosa di simile può accadere
nella nostra vita spirituale. Dio non
cambia, ma noi sì; ed è necessario
condividere con Lui, in un dialogo
intimo e continuo, tutto ciò che ci
accade e ci abita: dai successi o le
delusioni professionali fino ai nostri



interessi, le passioni e le questioni
familiari. Vivere tutte le cose «con il
cuore aperto verso Dio, in modo che
il lavoro, anche nella malattia e nella
sofferenza, anche nelle difficoltà, sia
aperto a Dio»[7]. Così, man mano che
avanziamo nella vita, il Signore potrà
rivelarci nuove dimensioni dei tesori
di sapienza e di conoscenza nascosti
in Cristo (cfr. Col 2,3): quella
sapienza che si acquisisce nel
silenzio della preghiera, nei momenti
di ringraziamento dopo la
comunione, nella contemplazione
delle parole e della vita di Gesù nei
Vangeli. I discepoli di Emmaus,
«durante il loro misterioso cammino
con Cristo risorto, vivevano un
momento di angoscia, confusione,
disperazione, delusione. Eppure, al di
là di tutto ciò e nonostante tutto,
qualcosa accadeva nel profondo:
“Non ardeva forse in noi il nostro
cuore mentre egli conversava con
noi lungo la via?” (Lc 24,32)»[8].



Abbiamo bisogno di lasciarci aiutare,
e di aiutare anche gli altri, affinché la
nostra vita spirituale non si limiti a
«andare avanti a fatica». Come ci ha
ricordato il Padre, «la formazione,
durante l’intera vita, senza
trascurarne la necessaria esigenza,
deve tendere in grande misura ad 
aprire orizzonti»[9]. La nostra lettura
spirituale, così come i testi e le
risorse che utilizziamo per nutrire e
arricchire la nostra fede, devono
essere ben scelti per aiutarci ad
approfondire la nostra esperienza di
Dio, offrendoci nuove prospettive e
parlando ai bisogni del nostro cuore,
che variano da persona a persona e
nei diversi momenti della vita. Lo
Spirito Santo si servirà di questi
sforzi — sempre modesti rispetto ai
suoi doni — per compiere la sua
opera in noi.

Ma soffermiamoci ancora su un’altra
analogia con l’amore umano. Se
abbiamo visto che un nemico della



relazione è il fatto che la coppia
smetta di vedersi con regolarità, un
pericolo altrettanto insidioso è che,
pur vedendosi, non si parlino
davvero: sono presenti con il corpo,
ma non con l’anima; non aprono il
cuore e non si ascoltano con
interesse autentico. In questi casi, il
tempo trascorso insieme può
diventare un peso; e, al contrario,
rinunciarvi può sembrare una
liberazione. Qualcosa di simile può
accadere anche nella vita spirituale,
se ci si attiene a un piano solo per
adempiere a un obbligo. San
Josemaría parlava di questo tipo di
routine come della «vera tomba della
pietà»[10].

Di fronte a questo rischio, è
incoraggiante pensare che siamo
chiamati a «cominciare e
ricominciare» molte volte lungo il
cammino.[11]. Così come le coppie che
continuano ad amarsi, dopo tanti
anni, sanno ancora dirsi «grazie» e



«scusa» per tante piccole cose, anche
noi avremo spesso bisogno di
riprendere un’abitudine che
abbiamo cominciato a trascurare,
mettere più attenzione e cuore nella
nostra lettura spirituale, oppure
riscoprire il valore di alcune
preghiere tradizionali prima o dopo
la Messa, se ci accorgiamo di
distrarci facilmente.

Si comprende così perché la fedeltà
al piano di vita non consiste
nell’aspirare a una “esecuzione
perfetta”, come se fossimo solisti in
un concerto da camera o atleti in una
gara olimpica di ginnastica artistica.
Si tratta piuttosto di rimanere
nell’amore di Dio (cfr. Gv 15,9):
scoprire e riscoprire, ogni volta un
po’ di più, l’unico fondamento solido
su cui possiamo costruire la nostra
vita. E trovare in quella pietra salda
la gioia e la pace che il nostro cuore
desidera: «Riposa nella filiazione
divina. Dio è un Padre — tuo Padre!



— pieno di tenerezza, di infinito
amore. — Chiamalo Padre molte
volte, e digli — a tu per tu — che gli
vuoi bene, che gli vuoi bene
moltissimo!: che senti l'orgoglio e la
forza di essere figlio suo»[12].

[1] San Josemaría, Amici di Dio, n.
151.

[2] Cfr. San Josemaría, Lettera 2, n.
22, sulla «crisi dei 40 anni»; più in
generale, cfr. R. Guardini, Las etapas
de la vida, Madrid, Palabra, 2022.

[3] San Josemaría, Colloqui, n. 88; cfr. 
Cammino, Edizione critico-storica,
commento al n. 832; J. Peña, «Mística
ojalatera y realismo en la santidad de
la vida ordinaria», Anuario Filosófico,
2002 (35), 629-654.

[4] L. Bloy, Lettre, 25-04-1873, in 
Lettres de jeunesse, 1870-1893, Paris,



Édouard-Joseph, 1920. (Traduzione
nostra)

[5] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 118.

[6] È Gesù che passa, n. 166.

[7] Papa Francesco, Udienza generale,
21 giugno 2017.

[8] Papa Francesco, Enc. Dilexit nos,
n. 4.

[9] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 9
gennaio 2018, n. 11.

[10] Amici di Dio, n. 150.

[11]Cfr. San Josemaría, Cammino, n.
292; Forgia, n. 384.

[12] Forgia, n. 331.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lotta-vicinanza-
missione-12-costruire-sulla-roccia-il-

piano-di-vita-spirituale-ii/ (17/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/lotta-vicinanza-missione-12-costruire-sulla-roccia-il-piano-di-vita-spirituale-ii/
https://opusdei.org/it/article/lotta-vicinanza-missione-12-costruire-sulla-roccia-il-piano-di-vita-spirituale-ii/
https://opusdei.org/it/article/lotta-vicinanza-missione-12-costruire-sulla-roccia-il-piano-di-vita-spirituale-ii/
https://opusdei.org/it/article/lotta-vicinanza-missione-12-costruire-sulla-roccia-il-piano-di-vita-spirituale-ii/

	Lotta, vicinanza, missione (12): «Costruire sulla roccia». Il piano di vita spirituale (II)

