opusdei.org

Lotta, vicinanza,
missione (1): «Scegli
la Vita»

Primo capitolo di una nuova
serie sul cammino verso la
santita, un’avventura nella
quale si tratta non solo di
“darsi” ma , soprattutto, di
“trovare sé stessi”.

12/04/2024

Un principe. Cosli si sentiva quel
ragazzino, nonostante i suoi pochi
anni e i suoi modesti e rattoppati
vestiti, quando, entrando in chiesa, si



sentiva avvolto dalla musica vibrante
dell’organo. «Avevo la sensazione
che salutasse me e i miei piccoli
amici come fossimo dei principi»,
avrebbe commentato molti anni
dopo, ricordando la sua infanzia a
Canale d’Agordo, un paesino del
nordest d’Italia. Proprio a
quell’esperienza infantile, Albino
Luciani attribuiva I’'inizio di«una
vaga intuizione, che dopo si sarebbe
trasformata in convinta certezza»: la
Chiesa cattolica «non e soltanto
qualcosa di grande, ma che fa grandi
i piccoli»’.

Scegli la Vita

Queste parole del beato Giovanni
Paolo I evocano naturalmente quelle
della Madonna nel Magnificat. La
stessa parola che apre il cantico di
nostra Madre vuol dire propriamente
fare grande, cantare la grandezza di
qualcuno. Maria esalta Dio perche
Egli fa grandi i piccoli. «Ha spiegato



la potenza del suo braccio, ha
disperso i superbi nei pensieri del loro
cuore; ha rovesciato i potenti dai
troni, ha innalzato gli umili; ha
ricolmato di beni gli affamati, ha
rimandato i ricchi a mani vuote» (Lc
1, 51-53).

Assieme a questo cantico di Maria,
san Luca ci ha trasmesso anche una
manifestazione del cuore del Signore
che, in qualche modo, potremo
chiamare il Magnificat di Gesu. Come
sua Madre ad Ain Karim quando
ancora lo portava in grembo, Gesu in
quel momento si riempie di «gioia
nello Spirito Santo», nel vedere come
Dio tratta i piu piccoli: «Ti rendo lode,
o Padre, Signore del cielo e della terra,
perché hai nascosto queste cose ai
sapienti e ai dotti e le hai rivelate ai
piccoli. Si, o Padre, perché cosi hai
deciso nella tua benevolenza. Tutto é
stato dato a me dal Padre mio e
nessuno sa chi e il Figlio se non il
Padre, né chi é il Padre se non il Figlio



e colui al quale il Figlio vorra
rivelarlo» (Lc 10, 21).

Ma, cos’e stato rivelato ai piccoli?
Cominciando da Maria e Giuseppe, e
continuando con gli apostoli e le
donne che seguivano il Signore, sino
ai tanti cristiani nel corso di venti
secoli, in cosa consiste questa
rivelazione ai piu piccoli? Cos’é che 1i
fa grandi? Un passo del
Deuteronomio puo0 guidarci verso
una prima risposta. Il Signore parla
al cuore del suo popolo con tono
insieme solenne e tenero: «Vedi, io
pongo oggi davanti a te la vita e il
bene, la morte e il male [...]. Prendo
oggl a testimoni contro di voi il cielo
e la terra: io ti ho posto davanti la
vita e la morte, la benedizione e la
maledizione. Scegli dunque la vita,
perché viva tu e la tua discendenza,
amando il Signore, tuo Dio,
obbedendo alla sua voce e tenendoti
unito a lui, poiché é lui la tua vita e la
tua longevita, per poter cosi abitare



nel paese che il Signore ha giurato di
dare ai tuoi padri, Abramo, Isacco e
Giacobbe» (Dt 30,15. 19-20).

I1 fatto che queste parole alternino il
«voi» e il «tu» sembra volerci
mostrare che il Signore non parla
soltanto al suo popolo in generale:
sta parlando a ciascuno e a ciascuna,
perche la scelta di vita si decide nel
cuore di ognuna delle sue creature.
La «Vita»: san Josemaria la scriveva
con la maiuscola, quando faceva
riferimento alla grazia e alla gloria;
alla Vita con Dio, qui in terra, e poi,
in cielo. Commuove rileggere queste
sue parole del mese di giugno del
1975, pochi giorni prima di
andarsene in cielo: «Tutti siamo la
Vita di Cristo: e c’e tanto da fare nel
mondo! Chiediamolo al Signore,
sempre, che ci aiuti a essere fedeli, a
continuare il lavoro, a vivere questa
Vita, con la maiuscola, che e I'unica
che vale la pena: I’altra non vale la
pena, I’altra se ne va, sfugge come



I’acqua dalle mani. Invece, questa e
la Vita!»®.

«Scegli la vita». Con queste forti
parole del Deuteronomio, e con i suoi
mille echi nel Vangelog, il Signore
dice a ciascuno: guarda che io ti ho
creato perché tu viva, per essere
felice... Mi hai scelto? Hai scelto la
Vita?... E questo che hanno scoperto
e hanno scelto i «piccoli»: sanno che
tutta 'infinita ansia di vivere, che si
portano dentro, ha la sua fonte e il
suo destino in Dio. E non vogliono
altro. Hanno compreso che vincere
nella vita, guadagnare la propria vita,
e lasciare che ’amore di Dio li
inondi, e poi condividerlo a piene
mani. Di Maria, la sorella di Marta, il
Signore dira che «ha scelto la parte
migliore», che «non le sara tolta» (Lc
10, 42). Allo stesso modo incoraggera
1 suoi discepoli: «Non temere, piccolo
gregge, perché al Padre vostro é
piaciuto dare a voi il Regno» (Lc 12,
32). I «piccoli» vivono di Dio; & cio



che li rende grandi. E questa ¢ la
santita: vivere di Dio; e, da Dio, per
gli altri.

Santita eé darsi, ma e anche
«trovare sé stessi»

Quando si considera la vita dei santi,
dei «piccoli» che hanno scelto la Vita,
non e difficile che, con una certa
frequenza, ci si presenti a prima
vista il fatto che la loro santita ha
richiesto rinuncia, lotta,
«rimpicciolimento». E evidente: il
santo combatte necessariamente
contro molte forze contrarie. Gesu ci
ha preparato la via e ci ha
preannunciato cio che sarebbe
successo: «Nel mondo avrete
tribolazioni» (Gv 16, 33); «Se hanno
perseguitato me, perseguiteranno
anche voi» (Gv 15, 20); «Satana vi ha
cercati per vagliarvi come il

grano» (Lc 22, 31). Alla fine, non c’eé
margine per una visione facile della
vita cristiana; per quanto nessuna



altra maniera di vivere sulla terra sia
facile: in conclusione, sempre €
necessario il sacrificio, la rinuncia, la
lotta per raggiungere altre mete, piu
0 meno alte.

«Mentre lotti — una lotta che durera
fino alla morte —, non escludere la
possibilita che insorgano, violenti, i
nemici di dentro e di fuori»*. Il fatto &
che ’'amore di Dio trova varie forme
di resistenza in noi, perche richiede
di «perdere qualcosa»: uno rinuncia
ad avere il controllo pieno della
propria vita, o a soddisfare tutte le
proprie voglie; un altro, magari, si
dispone a perdere ’'approvazione di
qualcuno, a caricarsi della croce...
«Se ci abbandoniamo nelle mani di
Dio, é frequente che Egli permetta
che assaporiamo il dolore, la
solitudine, le contrarieta, le calunnie,
la diffamazione, la derisione,
dall’interno e dall’esterno»’. Ognuno
perde certamente molte delle cose
che il mondo chiama «vita». Tuttavia,



chi perde la vita in questo modo, non
la perde nel vuoto, ma in Dio.
«Perché chi vuole salvare la propria
vita, la perdera; ma chi perdera la
propria vita per causa mia, la
trovera» (Mt16, 25). Il santo «si
perde» in Dio, e, proprio cosi,
comincia a «ritrovarsi».

E che vuol dire «ritrovarsi» in Dio?
San Giovanni, nella sua prima
lettera, scrive: «In questo sta ’amore:
non siamo stati noi ad amare Dio, ma
e lui che ha amato noi» (1 Gv 4, 10).
In greco, la frase é scritta in un
tempo verbale particolare, I’aoristo,
che e un’azione sempre valida, nel
passato, nel presente e nel futuro. E
lo stesso tempo predominante sia nel
Magnificat di Maria che il quello di
Gesu. Cio che si vuol indicare in
questi casi e che sono «azioni che il
Signore compie in modo permanente
nella storia»®, nella storia di ciascuno
e ciascuna. San Giovanni, dunque,
non sta dicendo che Dio mi ha amato



una volta per tutte, ma che Dio mi
ama sempre. E che, ogni volta che io
amo realmente, e Dio chi sta amando
me e chi sta amando in me. Qui e
ora.

Cosli, € vero che il santo si da, che
«perde la vita», ma €& ancora piu vero
—nel senso che e una verita che
abbraccia e da significato alla prima
— che il santo «si ritrova» in Dio, e
«riceve» tutto se stesso da Dio,
analogamente a come Gesu ritrova se
stesso interamente nel Padre’. E
questa la fonte segreta dell’amore dei
santi; e questo che cio che permette
loro di vivere in una maniera che
puo sembrare impossibile o
insopportabile a uno sguardo
puramente umano. Cosl, anche
avvertendo quotidianamente tutti i
propri limiti e debolezze, procedono
con ’anima «messa in Dio, deificata»;
in loro «il cristiano diventa allora il
viandante assetato che finalmente



schiude le labbra sull’acqua della
fonte»®.

Al suoi discepoli che lo guardano
perplessi, Gesu dice: «Io ho da
mangiare un cibo che voi non
conoscete» (Gv 4, 32). Egli vive del
fare la volonta di suo Padre: e questa
la sua vita, la sua gloria; non ha
bisogno di altro (cfr. Gv 4, 33-34).
Soltanto poco prima, vicino al pozzo,
stava dicendo alla samaritana: «Se tu
conoscessi il dono di Dio e chi e colui
che ti dice: “Dammi da bere!”, tu
avresti chiesto a lui ed egli ti avrebbe
dato acqua viva» (Gv 4, 10). Il Signore
lo dice all’orecchio di ognuno di noi.
Saresti tu a chiedermi: Signore, che ti
serve? Se conoscessi il dono di Dio, se
ti rendessi conto di cio che voglio
darti, non sarei io a chiederti un
sorso d’acqua; non sarei io a chiedere
il tuo tempo, la tua forza, la tua
pazienza, la tua lotta... Saresti tu a
chiedermi: Signore, che ti serve?
Allora, non misureresti né



calcoleresti quello che dai a Dio,
perche ti renderesti conto che e Lui
chi si da a te ogni volta che tu gli dai
qualcosa, fosse pure una monetina,
anche fosse un bicchiere d’acqua...
Ogni volta, chi si da a te € «un Dio
tutt’intero»’.

Forse, ora si capisce meglio perché,
quando si pensa alla santita, stiamo
parlando anche di donazione, di
rinuncia: proprio perché in noi c’é
una certa resistenza. Il mondo é
ferito, le relazioni sono ferite, perche
1 cuorilo sono... Ma questa
resistenza, per quanto sia reale,
tende a perdere forza nella misura in
cui stiamo uniti a Dio. La fatica di
darsi una volta e un’altra ancora non
sparisce, ma si fonde con il dono che
noi stessi conosciamo, con ’amore
infinito che ci abbraccia. Gli uomini e
le donne di Dio vivono in un
«paradossale intreccio di beatitudine
e di dolore»'’, come Gesu sulla Croce;
avvertono la profonda certezza di



ricevere molto di piu di quello che
danno: la loro anima «si sente e si sa
ricambiata dallo sguardo amoroso di
Dio, in ogni istante della giornata»'.
Come Santa Maria, sanno che Dio in
loro sta facendo grandi cose (cfr.Lc 1,
49); che in loro sta amando chi ama
sempre per primo, colui che ¢é la
fonte del loro amore.

La santita, in fin dei conti, consiste
nell’entrare e rimanere in quella
«corrente trinitaria di amore»' che
ha la sua origine nel Padre, e che
arriva a noi attraverso Gesu, il
prediletto, il primo amato: «Come il
Padre ha amato me, anche io ho
amato voi. Rimanete nel mio
amore» (Gv 15,9). Questo amore del
Padre e di Gesu nel quale vogliamo
rimanere € lo Spirito Santo: per
questo lo chiamiamo il santificatore®
e datore di vita'. «E i Santi di Dio?
Oh! ognuno dei Santi & un
capolavoro di grazia dello Spirito
Santo!»".



Lotta, vicinanza, missione

Con queste poche battute sono state
delineate le linee principali di questa
nuova serie. I capitoli che la
compongono presentano differenti
prospettive sul cammino verso la
santita sul quale Dio ci vuole tutti,
ognuno a modo suo: «da destra, da
sinistra, a zig-zag, andando a piedi, a
cavallo»'... Le linee della serie si
riassumono in tre parole, che
definiscono anche le linee guida del
Padrenostro: lotta, vicinanza,
missione. Anche se questi tre motivi
attraversano la serie dall’inizio alla
fine, perché sono sempre presenti
nel cammino verso Dio, ha senso
soffermarsi un momento sul perché
di questo ordine: soprattutto se
teniamo in conto che, in questo
cammino, la cosa fondamentale é il
Suo amore per noi.

Non € necessario insistere su quanto
sia ingenuo pensare che sia possibile



vivere di Dio senza trovare
resistenze in noi e fuori di noi. Per
quanto non sia questo il motore
segreto del cammino verso la santita
e spesso neppure il suo punto di
partenza, la lotta non tarda a
presentarsi:«Figlio, se ti presenti per
servire il Signore, preparati alla
tentazione. Abbi un cuore retto e sii
costante, non ti smarrire nel tempo
della prova» (Sir 2, 1-2). La prova, la
tentazione, la lotta ... sono inevitabili
in un mondo ferito dal peccato. «Il
regno dei cieli subisce violenza e i
violenti se ne impadroniscono» (Mt
11, 12). Iniziare la riflessione da
questa prospettiva permette di uscire
da una visione eccessivamente
ingenua e buonista del cammino
verso il cielo. Tuttavia, sarebbe
altrettanto ingenuo e superficiale
pensare che la santita consista
soprattutto in questa lotta. La santita
e vivere in Dio, lasciare che Egli viva
in me (cfr. Gal 2,20).



«Dio ci sta vicino continuamente. [...]
E lo € come un Padre amoroso —
vuol bene a ciascuno di noi piu di
quanto tutte le madri del mondo
possano voler bene ai loro figli — per
aiutare, ispirare, benedire... e
perdonare»'’. Questa vicinanza,
grazie alla quale ci sappiamo
ascoltati nella preghiera e in ogni
momento, Dio ce la manifesta anche
attraverso i nostri fratelli nella fede:
I’amicizia, ’'accompagnamento
spirituale, i sacramenti... Un
cristiano sa di essere sempre
accompagnato, da Dio e dai propri
fratelli; sa di essere sempre a casa.
Ed e questo che lo avvicina anche
agli altri, per dar loro quel calore di
famiglia che egli riceve
continuamente. Proprio cosi, come
tanti altri, lo ha vissuto la beata
Guadalupe: «La certezza che aveva
della vicinanza di Dio, del suo amore,
la riempiva di semplicita e serenita e
non le faceva avere paura dei suoi



errori e dei suoi difetti, e le faceva
amare Dio e gli altri»'®.

La via verso la santita non e quindi
un cammino solitario, né tanto meno
un progetto individualista di
salvezza. Tutta la vita cristiana parla
di relazione, di famiglia. Il Signore, i
nostri fratelli, i nostri figli, i nostri
genitori, i nostri amici, i nostri
colleghi... sono la ragion d’essere dei
nostri sforzi, del nostro impegno. Se
non fosse per loro magari
smetteremo di lottare, ci
arrenderemmo... Ma sappiamo che,
cosi come possiamo contare sul loro
appoggio, anche loro si aspettano il
nostro; che hanno bisogno di noi; «Io
sono una missione su questa terra, e
per questo mi trovo in questo
mondo. Bisogna riconoscere sé stessi
come marcati a fuoco da tale
missione di illuminare, benedire,
vivificare, sollevare, guarire,
liberare»'’. Cosi hanno vissuto i santi:



di Dio e per Dio; degli altri e per gli
altri.

Quando san Josemaria pensava alla
meta del nostro viaggio, immaginava
il momento in cui «tutta la
Grandezza di Dio, tutta la Sapienza di
Dio e tutta la Tenerezza di Dio, ogni
vibrazione, ogni colore, tutta
I’armonia» verranno versati «in
questo vasetto di argilla che siamo
ognuno di noi»”. E si metteva da
parte, immaginando i suoi figli piu
avanti: «<Ho una debolezza: che vi
voglio molto bene. Penso che il mio
Paradiso sara intrufolarmi per una
porticina e mettermi in un angolo,
guardando e amando la Santissima
Trinita. E di li, nascosto, vedere nel
Paradiso le mie figlie e i miei figli
molto piu in alto, vicinissimi a Dio»*'.

Carlos Ayxela



1. A. Luciani (Beato Giovanni Paolo
I), In occasione del restauro
dellorgano della chiesa di Canale
d’Agordo, in Opera Omnia, Vol. 9,
EMP, Padova 1989, p. 457.

2. San Josemaria, Appunti da una
riunione familiare, 7 giugno 1975,
citato in S. Bernal, Mons. Josemaria
Escriva de Balaguer. Appunti per un
profilo del Fondatore dell’ Opus Dei;
Ares, Milano, 1977. Cfr. anche p.e.
Cammino, nn. 218, 255, 399, 737;
Solco, n. 817; Forgia, nn. 777, 818.

3. Si tratta, in particolare, di uno dei
fili conduttori del vangelo di san
Giovanni. Cfr., p. e., 1 dialoghi con la
samaritana (Gv 4, 10-14), con Marta
(Gv 11, 25-27); cfr. anche Gv 5, 39-40;
7, 37-39; 10,10.

4. San Josemaria, Amici di Dio, n. 214.

5. Ibidem, n. 301.



6. Benedetto XVI, Udienza, 15
febbraio 2006.

7. Cfr. Lc 10, 22; Gv 5,26; 17,24; Sal
2,7.

8. San Josemaria, Amici di Dio, n. 310.
9. Ibidem, n. 111.

10. San Giovanni Paolo II, Lettera
apostolica Novo millennio ineunte (6
gennaio 2001), n. 27.

11. San Josemaria, Amici di Dio, n.
307.

12. San Josemaria, E Gestl che passa,
n. 85.

13. Cfr. Catechismo della Chiesa
cattolica, n. 739.

14. Cfr. Messale Romano, Credo di
Nicea-Costantinopoli; Catechismo, n.
202.



15. San Giovanni XXIII, Discorso, 5
giugno 1960.

16. San Josemaria, citato in A. Sastre,
Tempo di camminare, Rialp, Madrid
1989, p. 252.

17. San Josemaria, Camino, n. 267.

18. F. Ocariz, «Guadalupe: un camino
al cielo en la vida cotidiana», ABC, 13-
V-2019.

19. Francesco, Evangelii gaudium, n.
273.

20. San Josemaria, Appunti da una
riunione familiare, 20 ottobre 1968,
citato in A. Sastre, Tempo di
camminare, p. 625.

21. San Josemaria, Appunti da una
riunione familiare, 5 aprile 1970,
citado en ibidem.




pdf | documento generato

automaticamente da https://
opusdei.org/it/article/lotta-vicinanza-
missione-1-scegli-la-vita/ (06/02/2026)


https://opusdei.org/it/article/lotta-vicinanza-missione-1-scegli-la-vita/
https://opusdei.org/it/article/lotta-vicinanza-missione-1-scegli-la-vita/
https://opusdei.org/it/article/lotta-vicinanza-missione-1-scegli-la-vita/

	Lotta, vicinanza, missione (1): ﻿«Scegli la Vita»

