
opusdei.org

L’Opus Dei e la
politica: ogni
viandante segua la
sua strada

L’Opus Dei ha fini
esclusivamente spirituali e
apostolici. Nelle questioni
professionali, sociali, politiche,
economiche, ecc., i suoi membri
pensano e agiscono con
completa libertà e
responsabilità personale,
seguendo le direttive del
Magistero della Chiesa
nell’ambito dottrinale e morale.
Il pluralismo che ne risulta è
non soltanto rispettato, ma
voluto e apprezzato.



07/12/2021

“È assurdo e ingiusto il tentativo di
imporre a tutte le persone un unico
criterio in materie nelle quali la
dottrina di Cristo non indica limiti”,
scrive il fondatore dell’Opera in una
lettera del 1959.

Era appena finita la guerra civile
spagnola, nel 1939, quando il
fondatore dell’Opera dovette recarsi
a predicare un ritiro spirituale in
una residenza universitaria nei
pressi di Valencia. L’edificio era stato
utilizzato durante la guerra come
caserma, e i partecipanti al ritiro si
dettero da fare per ripulirlo per
quanto possibile. Poco dopo l’arrivo,
in un corridoio qualcuno trovò un
grande cartello su cui si leggeva: 
Ogni viandante segua la sua strada.
“Volevano toglierlo, ma io li dissuasi:
lasciatelo – dissi loro -, mi piace”. Da



allora questa frase servì molte volte a
san Josemaría come falsariga per la
sua predicazione: “Libertà: ogni
viandante segua la sua strada. È
assurdo e ingiusto il tentativo di
imporre a tutte le persone un unico
criterio in materie nelle quali la
dottrina di Cristo non indica limiti”[1].

Libertà e responsabilità nell’agire
pubblico

Un carattere che definisce l’Opus Dei
è la piena libertà dei suoi membri
nelle questioni professionali,
politiche, sociali ed economiche. Le
affermazioni di san Josemaría in
questo senso sono continue fin
dall’inizio. Recentemente è stato
pubblicato un volume con quattro
lunghe lettere del fondatore. Nella
terza, afferma con energia che
“l’Opera non ha nessuna politica:
non è questo il suo fine. La nostra
unica finalità è spirituale e
apostolica, e ha un sigillo divino:



l’amore per la libertà che Cristo ha
conquistato per noi morendo sulla
Croce”[2].

I fedeli dell’Opus Dei, come ogni altro
cittadino, godono della più completa
autonomia nell’adottare le posizioni
preferite sui temi contingenti. Questo
comporta anche il più grande
rispetto verso i differenti pareri di
tutte le altre persone. Il desiderabile
equilibrio è molto ben espresso nella
saggia sentenza attribuita a
sant’Agostino: “in necessariis unitas,
in dubiis libertas, in omnibus caritas”:
nel necessario unità, nell’opinabile,
libertà e in tutto, carità.

“Liberamente – da figli [...], non da
schiavi –, percorriamo il sentiero che
il Signore ha indicato a ciascuno di
noi” (Amici di Dio, n. 35).

Questa realtà è coerente con la
natura dell’Opus Dei come istituzione
della Chiesa cattolica. Un documento
della Congregazione per la Dottrina



della Fede circa alcune questioni
relative all’impegno e al
comportamento dei cattolici nella vita
politica[3] lo spiega in questo modo:
“Non è compito della Chiesa
formulare soluzioni concrete – e
meno ancora soluzioni uniche – per
questioni temporali, che Dio ha
lasciato al giudizio libero e
responsabile di ciascuno”. In altre
parole, qualsiasi cattolico – e dunque
qualsiasi fedele dell’Opus Dei – può
associarsi liberamente con chi
condivide una opinione o un
progetto, però sarebbe sbagliato
pensare che abbia l’obbligo di
collaborare a un progetto o allo
sviluppo di una idea soltanto perché
è ben vista o promossa da altri
cattolici. In altre parole, non è
obbligatorio per i cattolici
partecipare esclusivamente a
progetti politici, culturali, associativi,
etc. che siano esplicitamente o
implicitamente cattolici.



Nello stesso testo si precisa poi:
“Tuttavia, la Chiesa ha il diritto e il
dovere di pronunciare giudizi morali
sulle realtà temporali quando lo
richieda la fede o la legge morale” (n.
3). In un articolo di Romana[4] sulla
formazione della coscienza in
materie morali e politiche, si afferma
anche che san Josemaría “ha sempre
insegnato che i fedeli hanno l’obbligo
morale di accettare internamente ed
esternamente questi giudizi
dottrinali” (n. 2). Perciò un credente
dovrà formarsi su tali questioni una
propria opinione personale per
fortificare la propria fede e proporre
soluzioni specifiche che non
annullino la sua propria identità.
Parallelamente alla fondamentale
formazione dottrinale, i fedeli
cattolici, in quanto cittadini, “per
quanto è possibile, devono prendere
parte attiva alla vita pubblica”[5].

Nel primo volume delle lettere
dell'epoca della fondazione



dell'Opera, san Josemaría suggerisce
alcune idee sul comportamento dei
cattolici nella vita pubblica:
incoraggiava i laici a farsi
coinvolgere e a partecipare, evitando
di rimanere indifferenti ai problemi
umani o sociali del mondo (povertà,
educazione, sviluppo della dignità
umana e della pace…), però si
augurava che ogni persona usasse la
propria intelligenza e prendesse le
proprie decisioni sui modi di
affrontare questi grandi problemi.
Era solito dire di essere disposto a
dare la vita per difendere la libertà
degli altri. Gli importava anche, e
molto, che si esercitasse la libertà
valutando bene le soluzioni adottate.
In questi termini si espresse in molte
occasioni; per esempio in una
intervista concessa nel 1967, nella
quale afferma: “Nessuno può
pretendere di imporre nelle
questioni temporali dogmi che non
esistono. Di fronte a un determinato
problema, qualunque esso sia, la



soluzione è questa: prima studiare a
fondo, e poi agire in coscienza, con
libertà personale e con
responsabilità altrettanto
personale”[6].

“Io non sono di destra né di sinistra!
Sono un sacerdote di Cristo!”.

L’arte dell’incontro

“La vita è l’arte dell’incontro, anche
se tanti scontri ci sono nella vita”:
Papa Francesco, nella sua ultima
enciclica Fratelli tutti, cita queste
parole della canzone Samba de la
benedición, del musicista e poeta
brasiliano Marcus Vinícius de
Moraes, invitando ancora una volta a
sviluppare una cultura dell’incontro.
La sua esortazione mira a “una
società in cui le differenze convivono
integrandosi, arricchendosi e
illuminandosi a vicenda, benché ciò
comporti discussioni e diffidenze. Da
tutti, infatti, si può imparare



qualcosa, nessuno è inutile, nessuno
è superfluo”[7].

Come deve essere fatto tra fratelli –
figli di uno stesso Padre –, Francesco
raccomanda: “Avvicinarsi,
esprimersi, ascoltarsi, guardarsi,
conoscersi, provare a comprendersi,
cercare punti di contatto, tutto
questo si riassume nel verbo
«dialogare». Per incontrarci e
aiutarci a vicenda abbiamo bisogno
di dialogare. Non c’è bisogno di dire
a che cosa serve il dialogo. Mi basta
pensare che cosa sarebbe il mondo
senza il dialogo paziente di tante
persone generose che hanno tenuto
unite famiglie e comunità”[8].

Approfondendo i problemi che
comporta il coesistere in armonia,
con un autentico apprezzamento e
considerazione delle differenti idee,
il prelato osserva in una lettera
dedicata proprio all’amicizia che
“certi modi di esprimersi possono



turbare o rendere difficile la
creazione di un clima di amicizia.
Per esempio, essere troppo
categorico nell’esprimere la propria
opinione, dare l’impressione di
ritenere che le nostre posizioni siano
quelle definitive, o non interessarsi
attivamente di ciò che dicono gli
altri; sono modi di agire che fanno
richiudere in se stessi. Certe volte,
questi comportamenti manifestano
un’incapacità nel distinguere ciò che
è opinabile da ciò che non lo è, o la
difficoltà a relativizzare temi nei
quali le soluzioni non sono
necessariamente uniche”[10].Il
pluralismo in ciò che Dio ha lasciato
alla libera considerazione degli
uomini è una realtà verificabile e
occorre adoperarsi perché non
diventi un problema. La diversità
costituisce ricchezza. Anche il
prelato dell’Opus Dei, mons.
Fernando Ocáriz, afferma, “è
necessario rendersi conto dei
risultati delle diverse posizioni,



dialogare con altre persone,
imparando da tutti e rispettando
accuratamente la loro libertà, ancor
più in materie opinabili”[9].

Guide per tenere la rotta

Non sono pochi gli obiettivi che i
credenti debbono impegnarsi a
conquistare pur nella loro autonomia
a percorrere le vie che preferiscono.
L’adesione al Vangelo ha, infatti, una
rilevanza pubblica, e coinvolge tutti i
battezzati in quello che nella
Dottrina Sociale della Chiesa viene
chiamato bene comune: “Le esigenze
del bene comune derivano dalle
condizioni sociali di ogni epoca e
sono strettamente connesse al
rispetto e alla promozione integrale
della persona e dei suoi diritti
fondamentali. Tali esigenze
riguardano anzitutto l'impegno per
la pace, l'organizzazione dei poteri
dello Stato, un solido ordinamento
giuridico, la salvaguardia



dell'ambiente, la prestazione di quei
servizi essenziali delle persone,
alcuni dei quali sono al tempo stesso
diritti dell'uomo: alimentazione,
abitazione, lavoro, educazione e
accesso alla cultura, trasporti, salute,
libera circolazione delle
informazioni e tutela della libertà
religiosa”[11].

San Josemaría, nel solco degli
insegnamenti millenari della Chiesa,
spiegava che non si può fare a meno
di sostenere alcuni diritti
fondamentali: “Dobbiamo sostenere
il diritto di tutti gli uomini alla vita e
a possedere il necessario per
condurre un’esistenza dignitosa, il
diritto al lavoro e al riposo, alla scelta
del proprio stato, a formarsi una
famiglia, a mettere al mondo dei figli
nel matrimonio e a educarli, ad
affrontare serenamente i periodi di
malattia o di vecchiaia, ad accedere
alla cultura, ad associarsi con altri
cittadini per scopi leciti e, in primo



luogo, a conoscere e ad amare Dio
con piena libertà, perché la coscienza
– se è retta – scoprirà le impronte del
Creatore in tutte le cose”[12].

Però un cattolico non deve
scoraggiarsi di fronte alle difficoltà
della strada scelta, ma deve
appoggiarsi sul Signore con fiducia e
ottimismo. Nel suo ultimo messaggio
per la Giornata mondiale della pace
il Papa indica alcuni accorgimenti
per percorrere in sicurezza le
differenti vie, ricorrendo
all’immagine della navigazione: “In
questo tempo, nel quale la barca
dell’umanità, scossa dalla tempesta
della crisi, procede faticosamente in
cerca di un orizzonte più calmo e
sereno, il timone della dignità della
persona umana e la “bussola” dei
principi sociali fondamentali ci
possono permettere di navigare con
una rotta sicura e comune”[13].



Dobbiamo affidarci a questi
strumenti, timone e bussola, per
scoprire nelle vicende di ogni
giornata il tragitto che il Signore
indica a ciascuno di noi e in
relazione agli altri, per procedere
con libertà, fortificare la nostra
identità cristiana e in base a essa
praticare la carità con tutte le
persone, indistintamente.

Papa Francesco dà a ciascuno una
strada in più, profonda e luminosa:
“Come cristiani, fissiamo il nostro
sguardo sulla Vergine Maria, Stella
del Mare e Madre della Speranza”[14].

[1] San Josemaría, Carta 9-I-1959, n.
35.

[2] San Josemaría, Lettere (I), Ares,
Milano 2021, 3, n. 42.



[3] Documento della Congregazione
per la Dottrina della Fede sul
comportamento dei cattolici nella
vita politica.

[4] Articolo sulla formazione della
coscienza in materie morali e
politiche secondo gli insegnamenti di
san Josemaría.

[5] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1915.

[6] San Josemaría, Colloqui, n. 77.

[7] Papa Francesco, enc. Fratelli tutti,
n. 215.

[8] Ibid, n. 198.

[9] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
14-II-2017, n. 17.

[10] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
1-XI-2019, n. 9.

[11] Compendio della Dottrina
Sociale della Chiesa, n. 166.



[12] San Josemaría, Amici di Dio, n.
171.

[13] Papa Francesco, Messaggio per la
Giornata Mondiale per la Pace, 8-
XII-2020, n. 7.

[14] Ibid, n. 9.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lopus-dei-e-la-
politica-ogni-viandante-segua-la-sua-

strada/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/lopus-dei-e-la-politica-ogni-viandante-segua-la-sua-strada/
https://opusdei.org/it/article/lopus-dei-e-la-politica-ogni-viandante-segua-la-sua-strada/
https://opusdei.org/it/article/lopus-dei-e-la-politica-ogni-viandante-segua-la-sua-strada/
https://opusdei.org/it/article/lopus-dei-e-la-politica-ogni-viandante-segua-la-sua-strada/

	L’Opus Dei e la politica: ogni viandante segua la sua strada

