
opusdei.org

Lo spirito di
gioventù in san
Josemaría

Tra i fenomeni più caratteristici
e meno studiati del XX secolo —
in cui si snoda tutto l’arco della
vita di san Josemaría — bisogna
segnalare il nuovo
orientamento culturale e
sociale che la gioventù riceve e
assimila.

12/12/2012

Tra i fenomeni più caratteristici e
meno studiati del XX secolo — in cui



si snoda tutto l’arco della vita di san
Josemaría — bisogna segnalare il
nuovo orientamento culturale e
sociale che la gioventù riceve e
assimila. In linea generale, si può
dire che i giovani arrivano ad
acquisire in questo secolo un
carattere paradigmatico, sconosciuto
fino ad allora. E, ciò che risulta più
insolito, a questo processo si può
attribuire un anno e un mese di
riferimento: maggio 1968.

Il movimento che si colloca in tale
data presenta un indole 
rivoluzionaria, in modo che siamo
soliti riferirci ad esso come alla
“rivoluzione studentesca del ‘68”.
L’aspetto particolare è che si tratta di
una “rivoluzione ritardata”, che
avviene quando l’epoca
rivoluzionaria ha già visto la sua
fine. E, allo stesso tempo, si può
registrare il paradosso —
lucidamente segnalato da Fernando
Inciarte —che in alcuni dei suoi



aspetti (quello sessuale, soprattutto)
si tratta dell’unica rivoluzione che
risponde al modello genuinamente
marxista, secondo il quale ciò che dà
origine ad un cambio drastico nelle
relazioni sociali (sovrastruttura) è
una mutazione nel tessuto tecnico
scientifico (struttura).

Secondo quanto ha notato Hannah
Arendt, l’idea della rivoluzione è
tipicamente moderna, perchè
risponde ad un modello lineare e
progressivo del tempo che comincia
a calare nella coscienza europea solo
agli inizi dell’Illuminismo. Tuttavia,
anche nell’epoca classica, quando lo
schema temporale presentava un
carattere circolare, si possono
registrare alcuni elementi che
appariranno secoli dopo
nell’impostazione propriamente
rivoluzionaria. E questo è,
sorprendentemente, più valido per
Roma che per la Grecia. Si tratta,
soprattutto, dell’ininterrotta



presenza dei giovani (i neoi) nella
sfera pubblica, con tutti i cambi di
mentalità che tale irruzione porta
con sè. Certamente, la propria
concezione ciclica del divenire
temporale provoca che le novità che
la gioventù apporta sono prevedibili
e ripetitive. La gioventù è per i
classici una specie di malattia —
caratterizzata dall’immaturità e dalla
mancanza di esperienza — che il
trascorrere del tempo che la provoca
finisce per curare.

Soltanto la novità associata alla
moderna idea della rivoluzione
implica un’innovazione radicale,
vincolata all’originalità ed
emergenza che si associano con il
concetto di futuro. Così, come per
Platone l’ottimo si trova sempre
nell’inizio, adesso il futuro è l’epoca
di ciò che è migliore e i suoi
protagonisti sono proprio i giovani.
Non solo tutto il tempo passato è
rimasto obsoleto, ma addirittura il



presente stesso nasce già vecchio,
perchè è più un figlio postumo del
passato che un germe dell’avvenire.
Sebbene l’inizio di tale valutazione
modernista si possa già individuare
nel Romanticismo, la concezione
tradizionale continua ad essere
sociologicamente valida in molti
aspetti fino, diciamo, a metà del XX
secolo. A partire da allora, tale
impostazione dello storicismo rivolto
al passato si vedrà rimpiazzato dal
futurismo di Heidegger, dove la
primazia della proposizione ‘da’
viene sostituita dalla preminenza
della proposizione “per”. Se il
termine di questa proiezione verso il
futuro non era per Martin Heidegger
altro che la morte (il Dasein come 
Sein zum Tode), Herbert Marcuse, il
pensatore che più direttamente
influenzò la rivoluzione del ‘68,
afferma che la meta è data dalla fine
dell’utopia, non nel senso della sua
scomparsa o conclusione, ma in
quello della sua effettiva



realizzazione e, per tanto, in quello
della cessazione del suo carattere
utopico.

Nella linea del marxismo più
classico, negli anni settanta si
intravede che l’utopia si realizzerà
per l’abbondanza dei beni di
consumo, di modo che non c’è più
necessità del dominio dell’uomo
sull’uomo, perchè sostituito adesso
dal dominio dell’uomo sulla natura.
Siamo, quindi, davanti al
consumismo edonista, unito al
permissivismo sessuale facilitato
dalla diffusione dei mezzi
anticoncezionali e dalla crisi della
formazione etica in molti centri
educativi. Questa è provocata dalla
perdita dell’autorità che
possedevano le generazioni più
adulte, le quali si considerano
impossibilitate dalla loro stessa
mentalità a relazionarsi con le nuove
tendenze che mirano ad un futuro
totalmente nuovo.



Se questi aspetti continuano ad
essere aggressivamente presenti
ancora oggi, perchè costituisce un
topico l’idea che il “'68 ha fallito”? La
risposta a questo interrogativo sta
nel fatto che ci si attendeva una
rivoluzione il cui sviluppo ed epilogo
fosse completamente atipico, lo
stesso che si era visto dalle
rivoluzioni tradizionali. Sono queste
e non quella del ’68 ad aver
realmente fallito, il che è soprattutto
certo nel caso della Rivoluzione
francese, alla quale si può applicare
pienamente l’assioma che la
rivoluzione divora i suoi stessi figli,
anche se a volte sarebbe più esatto
dire che divora i suoi stessi padri. In
cambio, il ‘68 opera un profondo
cambiamento di mentalità, che
perdura rafforzato fino ai nostri
giorni. Come sostenevano coloro che
parteciparono a quelle giornate di
protesta, il loro intento non era
assolutamente quello di cambiare la
politica e l’economia, bensì quello di



pretendere di situare la politica e
l’economia nel luogo derivato che le
corrisponde, e aprire la strada a un
modo più libero e spontaneo di
vivere la propria esistenza.
Cominciava a comparire un aspetto
della cultura postmoderna, che
qualche volta ho denominato “nuova
sensibilità”. Naturalmente, questo
cambiamento di fondo era inteso in
maniera molto diversa dai suoi vari
protagonisti, e alcuni pensiamo
ancora oggi che le tendenze che
prevalsero non furono proprio le più
positive da un punto di vista
cristiano. Ma non è l’obiettivo di
questa comunicazione emettere un
giudizio di tale tipo.

Quello che ci interessa è sottolineare
che il periodo fondazionale dell’Opus
Dei, trascorso tra il 1928 e il 1975,
coincide — per lo meno in buona
parte — con una fase storica in cui le
giovani generazioni passano
all’avanguardia dell’attività sociale e



culturale. (Si ricordi, ad esempio, la
significativa ed equivoca influenza
del Jugendbewegung). Tutto ciò
concorda provvidenzialmente con la
specialissima preoccupazione che
[san] Josemaría aveva per la
formazione della gioventù e,
soprattutto, per la partecipazione dei
suoi giovani alla maturià cristiana
dei loro coetanei. Come in molti altri
aspetti dello spirito dell’Opus Dei,
tale impostazione non risponde, in
alcun modo, ad un opportunismo
storico, dal momento che comincia
prima che il fenomeno in esame si
manifesti con chiarezza e rimanga
senza variazioni sostanziali fino al
momento presente, quando —
nonostante la sopravvivenza virtuale
di quelle mutazioni — sono pochi
quelli che attualmente conservano
memoria di esse.

D’altra parte, già in un’intervista
concessa nel 1967 a una rivista
universitaria, [san] Josemaría mise in



guardia gli studenti sui limiti di una
superficiale inquietudine per la
solidarietà sociale e sui pericoli che
porta con sè la politicizzazione
dell’Università: «Tante volte questa
solidarietà si limita a manifestazioni
verbali o scritte, se non a chiassate
sterili e inutili: io misuro la
solidarietà sul metro dell opere
concrete di servizio, e conosco
migliaia di casi di studenti di tante
nazioni che hanno rinunciato a
costruirsi il loro piccolo mondo
privato, dandosi agli altri mediante
un lavoro professionale che si
sforzano di realizzare con perfezione
umana, in’attività di istruzione, di
assistenza, di promozione sociale e
così via, con uno spirito pieno di
gioventù e di gioia»(1). Queste sue
parole avevano una speciale attualità
nella Spagna della fine degli anni
sessanta: «Nell’ipotesi che in un
Paese non esista la benchè minima
libertà politica, forse l’università
potrebbe snaturarsi, cessando di



essere la casa comune per diventare
il campo di battaglia di opposte
fazioni. Ma io ritengo tuttavia che
sarebbe preferibile dedicare questi
anni ad una seria preparazione,
all’acquisto di una mentalità sociale,
per far sì che coloro che domani
avranno un ruolo direttivo — ossia
gli studenti di oggi — non finiscano
essi stessi per cadere in questa
malattia che è l’avversione per la
libertà personale. Se l’Università si
trasforma in una tribuna di
discussione e di decisione su
problemi politici concreti, è facile
che si finisca per perdere la serenità
accademica e che gli studenti
acquistino una mentalità faziosa; e
così l’Università e il Paese si
trascinerebbero sempre dietro la
piaga cronica del totalitarismo, poco
importa di quale marca»(2).

L’inquietudine di Josemaría Escrivá
per la formazione cristiana dei
giovani risponde, radicalmente, alla



sua coscienza fondazionale della
chiamata universale alla santità,
senza distinzione di professione,
condizione sociale o età. Non ritiene
che l’età giovanile sia esclusivamente
un’epoca di preparazione per una
fase di maturità nella quale
propriamente si dovranno esercitare
le virtù umane e soprannaturali.
Bisogna praticare tali virtù sin da
quando l’uso della ragione comincia
a permettere una direzione
autonoma della propria esistenza. La
chiamata alla santità personale
comincia a trovare un’eco nelle
nostre orecchie dall’adolescenza,
addirittura dall’infanzia. Quando mi
recai per la prima volta nella sede di
un Centro dell’Opus Dei, intorno ai
tredici, quattordici anni, sentii
parlare per la prima volta della
santità cristiana, non come un ideale
che alcuni — molto pochi —
avrebbero raggiunto nella loro
maturità o anzianità, bensì come
un’esigenza perentoria che si



prospettava a me stesso non appena
cominciai a considerare che non ero
più un bambino, anche se quasi tutti
quelli che mi circondavano mi
trattavano come uno senza speciali
responsabilità.

Fu allora, per esempio, che un altro
ragazzo della mia età mi disse che
faceva tutti i giorni un quarto d’ora
di orazione mentale — con l’aiuto di
alcuni passi del Vangelo o di alcuni
punti di Cammino — e mi incoraggiò
a fare altrettanto. Era la metà degli
anni Cinquanta. A motivo del regime
autoritario cui era sottomessa la
Spagna di quell’epoca, non era
frequente che si parlasse in pubblico
— nemmeno a piccoli gruppi — di
questioni politiche, ideologiche o
semplicemente culturali. Mi
entusiasmò il fatto che in quel
piccolo appartamento di Via Padilla,
angolo via Serrano, all’interno del
madrileño quartiere di Salamanca, si
commentassero con totale libertà e



rispetto per le opinioni personali
alcuni temi — come potevano essere
la nascente Comunità Europea e la
possibile integrazione della Spagna
in essa — di cui io non avevo
nemmeno notizia. Da un un
approccio quasi esclusivamente
devozionale del cristianesimo, ben
radicato nella mia famiglia e nella
mia scuola, cominciai ad affacciarmi
alle sue dimensioni storiche e sociali,
e soprattutto ad acquisire a poco a
poco coscienza del fatto che i laici
cristiani hanno una responsabilità
nel libero procedere della vita
pubblica dei rispettivi paesi. Passato
quasi mezzo secolo da allora, posso
affermare che quel seme che allora
ricevetti con sorpresa ha rivestito
un’importanza fondamentale nella
formazione della mia personalità.

Ricordo inoltre in quell’ambiente di
grande livello intellettuale alcune
riflessioni in merito agli incidenti
unversitari che si verificarono nel



1956, e che posso considerare come
le prime avvisaglie dell’esplosione di
inquietudini studentesche che si
sarebbero verificate nella seconda
metà degli anni sessanta e la prima
degli anni settanta, in relazione con
la problematica meno chiaramente
politica rispetto agli altri paesi
europei e americani. Senza
pedanteria nè pretese dogmatiche,
giovani che avevano pochi più anni
di me, partecipavano — non senza
rischio personale — a quegli
avvenimenti, ed esponevano
approcci sociali che mi
sorprendevano per la loro maturità e
saggezza.

Quella era un’opera apostolica e
culturale diretta ai giovani e diretta
da giovani. Era evidente che non
erano manipolati da persone più
grandi, come se rappresentassero un
ruolo che, in fondo, tutti davano per
risaputo che fosse puramente
decorativo, come era successo



durante le mie esperienze precedenti
in alcuni movimenti cattolici.

In poche parole, potrei sintetizzare
l’impressione del mio primo incontro
con il lavoro apostolico dell’Opus Dei,
nella seconda metà degli anni
Cinquanta, come la scoperta di un
ambiente in cui i giovani si
prendevano reciprocamente sul
serio.

Era casuale tutto ciò? In nessun
modo, benchè i motivi di fondo
arrivai a comprenderli solo anni
dopo.

L’alta e peculiare valorizzazione che
[san] Josemaría aveva nei confronti
dei giovani non era, assolutamente,
opportunismo nè tattica. Non
pretendeva con essa ottenere il
nostro favore. Di fatto, buona parte
dei ragazzi che si mettevano in
contatto con gli apostolati dell’Opus
Dei in quegli anni — come succede
anche oggi — si sentivano



sovraccaricati e anche infastiditi
perchè venivano messi in modo
chiaro davanti ai loro stessi obblighi
personali e sociali, tanto che alcuni
di essi poi non ritornavano in un
centro dell’Opus Dei. Non potevano
reggere il peso della responsabilità
che si caricava loro sulle spalle,
appena entravano in contatto con i
mezzi di formazione dell’Opus Dei. Si
chiedeva loro — nè più nè meno —
che fossero essi stessi a trovare
l’incontro con Dio attraverso un
rapporto personale con Gesù
nell’orazione e nei sacramenti; che
non considerassero lo studio o il
lavoro come un’imposizione
fastidiosa che veniva dall’esterno; e
che si convertissero in apostoli dei
loro stessi amici e compagni. E,
soprattutto, l’accettare o meno
questo insieme di sfide dipendeva
esclusivamente dalla loro stessa
libertà; nessuno li avrebbe spinti
affinchè le assumessero; anzi, erano
essi stessi a perderle se non fossero



arrivati a valorizzare il tesoro della
formazione completa che veniva loro
offerta, senza alcuna forzatura.
“Eccessivo realismo” — direbbe Eliot
— per una generazione di giovani
superprotetta e, in fondo, infantile.

Tale esigenza, però — che escludeva
alla radice compromessi e compensi
— non era altro che l’altra faccia di
una capacità di attrazione il cui
nucleo veniva dato da una
dimensione soprannaturale che non
escludeva, ma implicava, un
atteggiamento umano così brillante
che non sarebbe esagerato definire
come “affascinante”.

L’attitudine che meglio può definire
questa forte attrattiva è
un’espressione di Teresa d’Avila che
si allaccia, inoltre, con questa
componente giovanile alla quale mi
sto riferendo: “Vivere la vita come
un’avventura”.



Anche se l’Opus Dei era sul punto di
compiere i suoi primi trent’anni,
[san] Josemaría, che viveva tra noi
come Santa Teresa quando invitava
la gioventù del suo tempo a iniziare
un cammino incerto ed emozionante,
ci indirizzava verso qualcosa di
ovvio per coloro che avevano
conoscenze storiche di base: che tre
decenni sono molto poco per
un’istituzione che è proiettata nei
secoli. Anzi, che durerà fino a
quando ci saranno uomini sulla
terra, secondo la profonda fede nel
carattere soprannaturale
dell’impresa, che [san] Josemaría ci
contagiava con un’empatia tanto
spontanea quanto convincente.
Eravamo, quindi, agli inizi: eravamo 
i primi di quella reazione a catena
alla quale dovevamo dare un tono
umano che si unisse al tono
soprannaturale che le era proprio.

Josemaría Escrivá aveva allora
cinquantacinque anni e tra coloro



che erano già fedeli dell’Opus Dei, o
lo sarebbero stati poco tempo dopo,
la maggior parte non ne aveva
ancora compiuti venticinque. Questa
composizione di età si traduceva in
un ambiente giovane che era
inconfondibile nelle sedi dei centri
dell’Opus Dei, e che contrastava
nettamente con l’atmosfera
leggermente lugubre e un pò
“annacquata” predominante nei
locali dei movimenti apostolici
dell’epoca. Ciò che richiamava subito
l’attenzione di coloro che
oltrepassavano la soglia di via
Padilla, 1, primo piano a sinistra, era
una specie di esultanza contenuta,
un’allegria silenziosa che trovava la
sua unica motivazione
immediatamente percepible nel
sorriso aperto di chi ti accoglieva nei
corridoi, e nella serenità di coloro
che lavoravano nella sala studio o
pregavano nel piccolo Oratorio di
quell’appartamento, installato con
mobili moderni ma al tempo stesso



sobri, secondo uno stile che oggi si
direbbe “minimalista” e che
contrastava con l’horror vacui della
decorazione tipica delle abitazioni
borghesi del quartiere di Salamanca.

Uno ci metteva settimane, addirittura
mesi, a cominciare a captare le
profonde radici di questa allegria,
che — secondo Cammino, il libro
essenziale che ci guidava in quei
primi passi — «non è quella che
potremmo chiamare fisiologica, da
animale sano, ma quella
soprannaturale, che procede
dall'abbandonare tutto e
dall'abbandonare te stesso nelle
braccia amorose di nostro Padre-
Dio»(3). Coscienza della filiazione
divina che si riflette in una tessitura
— raccolta anche in Cammino — che
rivela il marchio inconfondibile
dell’autenticità e dell’ammirazione:
«Padre —mi diceva quel ragazzone
(che ne sarà stato di lui?), bravo
studente della Central— pensavo a



quello che lei mi ha detto... che sono
figlio di Dio! E per la strada mi sono
sorpreso impettito al di fuori e
superbo al di dentro... figlio di Dio!
Gli consigliai, con coscienza sicura, di
fomentare la “superbia”»(4).

Lo stile di questo piccolo libro al
quale mi sto riferendo, Cammino, è
quello di essere per se stesso uno dei
migliori esempi di quest’aria
giovanile che si respirava nei primi
centri dell’Opus Dei. Quelli che allora
leggevamo e meditavamo in
quell’ambiente non ci rendevamo
conto che il “mondo vitale” che si
riflette in quel classico della
spiritualità era per la maggior parte
studentesco e universitario.
Suppongo che davamo per scontato
che si trattasse di un libro rivolto
proprio a noi, coloro che allora si
muovevano tra le aule
dell’Università Central, chiamata già
allora Università di Madrid. Per
questo, dopo poco tempo, mi sorpresi



dell’interesse con cui mia madre, una
donna di casa colta, ma non
propriamente intellettuale, leggeva
questa stessa opera, e che addirittura
la cuoca asturiana — Azucena — che
lavorava in casa dei miei genitori
dimostrasse un insolito desiderio che
io le insegnassi a leggere per avere
una conoscenza diretta di [...] 
Cammino! Occhio che, con un
esempio vivo di quello che san
Tommaso d’Aquino chiama
“conoscenza per connaturalità”, la
“tata” Azucena mi spiegava i punti
che lei aveva letto per la prima volta,
con una profondità e un’incisività
tali da risultarmi decisive nell’ora di
decidermi a chiedere l’ammissione
all’Opus Dei.

Una volta ancora, nel corso di questi
anni, ho potuto comprovare che
questo spirito di gioventù non è
circostanziale nè congiunturale nella
personalità umana e cristiana di
[san] Josemaría. Dal punto di vista



bibliografico, basterebbe rifarsi a
due delle sue opere postume, — Solco
e Forgia — il cui ritmo e carattere
(pur con peculiarità proprie) sono
molto simili a Cammino. Senza
entrare nella trattazione profonda e
intimista dell’infanzia spirituale
presente nel Santo Rosario e, in tutti i
suoi scritti, nella considerazione
profonda e dettagliata della
santificazione delle cose piccole nel
lavoro professionale ordinario, tema
che viene trattato da vari punti di
vista in questo congresso.

Tale spirito passa dagli scritti alla
vita conferisce alla stessa storica
esistenza dell’Opus Dei uno stile
evangelico che risulta evidente a noi
che lo viviamo da vicino. Il contenuto
della predicazione di [san] Josemaría
si centrava quasi sempre nel
rappresentare con straordinaria
plasticità e vivezza scene della vita di
Gesù. Ciò che dava a quella catechesi
— informale, continua — realismo e



verosimiglianza incomparabili era
proprio che riviveva ciò che
raccontava: un gruppo di giovani era
attorno ad un maestro poco più
grande di loro, che parlava con
semplicità e autorità del Regno di Dio
e del ruolo che era loro assegnato
nella realizzazione di questo Regno
sulla terra. «Il Signore – si legge in
Solco - dopo aver inviato i suoi
discepoli a predicare, quando
tornano li riunisce e li invita ad
andare con Lui in un luogo solitario
per riposare... Che cosa avrà loro
domandato e raccontato Gesù!
Ebbene... il Vangelo continua a
essere attuale»(5).

La vita del giovane maestro e dei
suoi discepoli si ripeteva fino nei
dettagli di una povertà estrema,
degnamente sopportata e mai
proclamata, fino al punto che non
poche volte succedeva addirittura
che non avessero dove reclinare il
capo quando arrivava la notte. E



sembra indubbio che uno dei motivi
delle persecuzioni che
accompagnarono la quasi totalità
della vita di [san] Josemaría
poggiasse sul suo rispettoso coraggio
nell’ora di affrontare le consuetudini
ecclesiastiche obsolete e troppo
umane che, come in altri tempi,
provocavano ingiustizie e
discriminazioni.

L’atteggiamento innovatore di [san]
Josemaría è radicale. Non tanto per
un’originalità basata sul cambiare gli
usi vigenti, bensì perchè cerca
sempre ciò che è genuino e
originario, quella radice vitale che dà
senso alle consuetudini e alle
strutture. Per questo, le sue parole
risuonano sempre nuove. Non parla
di cose di seconda mano, di qualcosa
sentito da altri e pigramente
ripetuto. E si propone esplicitamente
di portare questo modo di esprimersi
ai giovani che partecipano al lavoro
apostolico: «Facciamo in modo che,



sulla bocca della gente giovane, ci sia
la tremenda parola soprannaturale
che esorta, incita, che è l’espressione
di una disposizione vitale 
compromessa: mai è la smorta
ripetizione grottesca di frasi e parole,
che non possono essere di Dio»(6).
Spontaneità nel parlare che si
traduce anche nella scioltezza delle
azioni: «Non ho mai voluto
vincolarvi, al contrario: ho sempre
cercato che agiate con una grande
libertà. Nel vostro lavoro apostolico
dovete avere spirito di iniziativa,
all’interno dell’enorme margine
presente nel nostro spirito, per
realizzare — in ogni luogo, in ogni
ambiente e in ogni tempo — le
attività che meglio si adattano alle
circostanze dei giovani che
seguite»(7).

Bando all’inerzia. Nella dinamica
dello spirito non vige questa legge
fisica che esprime l’impacciata
monotonia della materia. Qui tutto è



sul nascere: la vita viene inaugurata
ad ogni passo, se ne esce
continuamente dai suoi schemi
grazie alla funzione innovatrice del
pensiero, e risplende di nuovo in
virtù della modulata autosufficienza
della volontà. Di qui, che il motto di
[san] Josemaría per ogni nuovo anno
che comincia sia un incisivo “lotta
nuova” e non un vago “vita nuova”.
In ogni istante di questa battaglia
interiore, l’invito a dire: Nunc coepi! ,
adesso ricomincio. Ed è assai
rivelatore che lo rallegrasse sapere
che in portoghese i giovani sono
chiamati “i nuovi”.

Ogni momento presente porta con sè
il peso dei ricordi e si apre alle
apettative di progetti esistenziali. Di
qui, che la gioventù non sia una
specie di tempo di attesa, risultato di
ciò che le circostanze e il destino
finiscono per procurare. È un epoca
densa, piena di senso in se stessa e
impregnata di pulsioni che tendono



al futuro. E se si vive alla presenza di
Dio, lo spirito di gioventù finsice per
dare colore a tutto il corso della vita
terrena, dal momento che — da una
prospettiva di eternità — stiamo
sempre cominciando, e la battaglia
decisiva è sempre l’ultima, come a
[san] Josemaría piaceva sottolineare.
In modo che, da una prospettiva
teologica, ha sempre senso invocare
l’Altissimo, con le parole del Salmo
42, come “al Dio che rallegra la mia
gioventù”, incluse un tempo
nell’Introito della Messa.

Questo senso dell’iniziare
continuamente, inconfondibilmente
biblico e specificamente cristiano,
attraversa tutto lo spirito dell’Opus
Dei e si trova, senza dubbio, alla base
della sua storicamente insolita
valorizzazione della gioventù — del
lavoro, dell’arte, dello sport —
incluso dell’infanzia e dello svago
(ludens in orbe terrarum). Il
Fondatore stesso, riferendosi alla



giovane età della gente dell’Opus Dei
che — appena raggiunta la maggior
età — inviava a cominciare il lavoro
apostolico nelle varie città e paesi,
era solito dire che «Dio ha fatto la sua
Opera giocando con dei bambini».

Come hanno messo in evidenza
alcuni teologi, siamo davanti ad una
spiritualità battesimale, per il fatto
che i sacramenti dell’iniziazione
cristiana contengono in germe la
chiamata divina — originaria e
universale — alla santità in mezzo al
mondo, qualsiasi sia l’età o la
capacità di discernimento razionale
della persona in ogni momento della
sua vita. (Sotto quest’ottica non si
dovrebbero sollevare restrizioni o
generici dubbi sulla canonizzazione
dei bambini o minorati psichici con
l’uso della ragione, chiamati —
esattamente come qualsiasi altro
fedele — alla pienezza della vita
cristiana. Fortunatamente, la Santa



Sede ha dato recentemente passi
positivi in tal senso).

Da un punto di vista filosofico,
l’ambito concettuale in cui si iscrive
questa visione della vita cristiana è
quello di una metafísica creazionista,
nella quale si esclude sia
l’inclinazione verso una specie di
memoria ontologica, nella quale il
passato continua a battere nel
presente, come nel caso della
dialettica hegeliana, sia l’esasperata
discontinuità della “creazione
continua” di segno cartesiano. Si
adatta, in cambio, senza violenza alla
visione tomista dell’essere come atto
emergente dell’ente concreto che si
autopone.

Le ripercussioni funzionali di questa
positiva valorizzazione dello spirito
di gioventù si apprezzano in
molteplici aspetti della vita
quotidiana e dell’attività apostolica
dei fedeli dell’Opus Dei. Il lavoro con



la gioventù — che [san] Josemaría
volle mettere sotto il patrocinio
dell’Arcangelo San Raffaele —
presenta un carattere prioritario per
tutti i componenti della Prelatura,
indipendentemente dalla loro età,
stato civile e professione. E così, già il
9 gennaio 1935, [san] Josemaría
poteva dire a tutte e tutti che,
«vedendo nelle vostre mani questa
gioventù, speranza dell’Opera [...],
capirete la necessità di sacrificarvi
nelle scuole e nei collegi universitari,
per ottenere, con personale adatto, lo
sviluppo dell’Opera che Gesù ci ha
affidato »(8). E, come io stesso in quei
pochi anni di vita dell’Opus Dei fino
ad allora trascorsi avevo già potuto
percepire le difficoltà starordinarie
che — per motivi esterni — questo
lavoro con la gioventù poteva
comportare, aggiungeva: «Lavorate,
pieni di speranza: Piantate, innaffiate,
confidando in Colui che fa crescere,
Dio (I Cor. III, 7). E se arrivasse lo
scoraggiamento, se questa tentazione



fosse permessa dal Signore; o davanti
ai fatti apparentemente avversi; o nel
considerare, in alcuni casi,
l’inefficacia dei vostri lavori
apostolici di formazione; o se
qualcuno, come a Tobia padre, vi
chiedesse: dov’è la tua speranza? [...],
alzando i vostri occhi sulla miseria di
questa vita, che non è il vostro fine,
rispondete con quell’uomo
dell’Antico Testamento, forte e
speranzoso quoniam memor fuit
Domini in toto corde suo (Tob. I, 13), 
perchè sempre mi ricordai di Dio con
tutta l’anima: filii sanctorum sumus,
et vitam illam expectamus, quam
Deus daturus est his, qui fidem suam
nunquam mutant ab eo; siamo figli di
santi, e attendiamo quella vita che
Dio deve dare a coloro che mai
hanno abbandonato la fede in Lui
(Tob. II, 18)»(9). In qualsiasi caso,
non deve mai essere trascurato
questo lavoro di formazione
completa dei giovani.



Se, nella vita di una persona
dell’Opus Dei, il lavoro apostolico con
la gente giovane non termina mai,
nemmeno può mai dare per conclusa
la sua stessa formazione, nel terreno
professionale e culturale, come nel
campo teologico e di
approfondimento nello spirito
dell’Opus Dei, nel quale — per la sua
profondità soprannaturale e umana
— è sempre possibile scoprire nuove
sfumature e aspetti.

In definitiva, secondo il Fondatore
dell’Opus Dei, avere spirito di
gioventù non equivale al topico
“essere giovane di spirito”,
espressione che non poche volte
nasconde un rassegnato
conformismo, che finisce con
l’accettare come irrimediabili i
diagnostici coincidenti di Gogol e
Martin Amis, secondo i quali l’età
“non aggiunge nulla”. Per [san]
Josemaría lo spirito di gioventù
consiste nell’esercitare in ogni tempo



una generosità anticonformista, che
non adotta un atteggiamento
conservatore nè con i propri difetti,
nè con le ingiustizie della società che
ci circonda.

« Sei calcolatore. —Non dirmi che sei
giovane. La giovinezza dà tutto
quello che può: dà sé stessa, senza
misura»(10).

Note

1. Colloqui, 75.

2. Ibidem, 77.

3. Cammino, 659.

4. Ibidem, 274.

5. Solco, 470.

6. Lettera, 24-X-1942, n. 58.

7. Ibidem, 24-X-1942, n. 46.

8. Istruzione, 9-I-1935, n. 4.



9. Ibidem, 9-I-1935, n. 19.

10. Cammino, 30.

Alejandro Llano è professore
Ordinario di Filosofia e Direttore del
Dipartimento presso l’Università di
Navarra, della quale è stato anche
Rettore. Oltre ai suoi lavori sulla
filosofia dell’idealismo tedesco, ha
studiato questioni di ontologia e
teoria della conoscenza in Aristotele
e Tommaso d’Aquino, nel dialogo con
impostazioni dell’analisi logico-
linguistica. Si è inoltre occupato di
problemi di filosofia politica e teoria
della cultura.

Testo pubblicato negli atti del
Congresso internazionale “La
grandezza della vita quotidiana", vol
VII, Gioventù: Costruire il futuro.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lo-spirito-di-
gioventu-in-san-josemaria/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/lo-spirito-di-gioventu-in-san-josemaria/
https://opusdei.org/it/article/lo-spirito-di-gioventu-in-san-josemaria/
https://opusdei.org/it/article/lo-spirito-di-gioventu-in-san-josemaria/

	Lo spirito di gioventù in san Josemaría

