
opusdei.org

L'indissolubilità del
matrimonio secondo
il cardinal Ennio
Antonelli

Il mensile Studi Cattolici ha
pubblicato una riflessione del
cardinal Ennio Antonelli sui
temi al centro del Sinodo sulla
famiglia. Di seguito
proponiamo un estratto
sull'indissolubilità del
matrimonio. Cliccando sul link
potrete scaricare il Pdf con
l'articolo completo.

11/08/2015



Qui il testo completo in Pdf: https://
ares.mi.it/primo-crisi-del-
matrimonio-eucaristia-910.html

L’indissolubilità è il caposaldo
intorno al quale ruota tutta la
questione pastorale dell’ammissione
delle coppie illegittime alla
comunione eucaristica. Per coerenza
con l’indissolubilità, la prassi
tradizionale non concede tale
ammissione. Pensando invece a una
possibile compatibilità, le proposte
innovative più autorevoli sono
aperte a una limitata ammissione, in
certi casi e a certe condizioni.
Purtroppo però ci sono anche teologi
che da vari punti di vista e con
diversi metodi interpretativi
giungono a mettere in discussione la
stessa indissolubilità. Ovviamente
qui non è possibile sviluppare uno
studio approfondito dell’argomento.
Mi sembra però opportuno
richiamare alcune linee orientative.
Nella Chiesa cattolica la prassi

https://ares.mi.it/primo-crisi-del-matrimonio-eucaristia-910.html
https://ares.mi.it/primo-crisi-del-matrimonio-eucaristia-910.html
https://ares.mi.it/primo-crisi-del-matrimonio-eucaristia-910.html
https://ares.mi.it/primo-crisi-del-matrimonio-eucaristia-910.html
https://ares.mi.it/primo-crisi-del-matrimonio-eucaristia-910.html
https://ares.mi.it/primo-crisi-del-matrimonio-eucaristia-910.html


pastorale deve essere coerente con la
dottrina della fede, della quale il
fondamento posto una volta per
sempre è la Sacra Scrittura e il
principale criterio ermeneutico è
l’insegnamento del Papa e dei
vescovi in comunione con lui. La
verità può emergere gradualmente
nella coscienza ecclesiale, illuminata
dallo Spirito Santo, fino a essere a
volte insegnata in modo infallibile.
L’autentico sviluppo dottrinale
avviene considerando prospettive ed
elaborando sintesi sempre nuove, ma
nella coerenza con le precedenti
prese di posizione definitive. Né
immobilismo né rottura, ma fedeltà
creativa. L’insegnamento di Gesù
sull’indissolubilità del matrimonio e
sulla parità tra uomo e donna era
rivoluzionario e sconcertante
rispetto al giudaismo del suo tempo
(cfr Mt 5, 31-32; 19, 3-10; Mc 10, 2-12;
1 Cor 7, 2-5, 10-11, 39). Secondo la
legge di Mosè, al marito era
consentito ripudiare la moglie,



dandole un libello liberatorio, perché
potesse eventualmente risposarsi.
Gesù rifiuta decisamente il divorzio,
rifacendosi al di là della legge
mosaica al progetto originario di Dio
creatore. Vede il matrimonio come
un dono divino irrevocabile che crea
un legame indissolubile e quindi un
imperativo categorico: «L’uomo non
divida quello che Dio ha
congiunto» (Mt 19, 6; Mc 10, 9).
L’unità è dono e dovere; è grazia e
perciò anche impegno realizzabile.
L’eventuale nuova unione dopo la
separazione viene condannata come
adulterio, perché il precedente
matrimonio rimane come vincolo
sempre valido: «Chi ripudia la
propria moglie e ne sposa un’altra,
commette adulterio verso di lei; e, se
lei, ripudiato il marito, ne sposa un
altro, commette adulterio» (Mc 10,
11-12). Anche nel caso che avvenga
una separazione, si è obbligati a
evitare una nuova unione, che
sarebbe illegittima: «Agli sposati



ordino, non io, ma il Signore: la
moglie non si separi dal marito – e
qualora si separi, rimanga senza
sposarsi o si riconcili con il marito – e
il marito non ripudi la moglie» (1Cor
7, 10-11). A molti devoti Israeliti
doveva apparire scandaloso che Gesù
qualificasse come adulterio ciò che la
legge di Mosè consentiva. Ma anche
al di là dei confini del mondo ebraico
la posizione di Gesù sul divorzio si
contrapponeva alla prassi accettata
comunemente dai popoli antichi,
come del resto viene accettata ancora
oggi. È comprensibile che
l’insegnamento evangelico abbia
incontrato e continui a incontrare
forti difficoltà. Una prima
attenuazione della rigida proibizione
del divorzio sarebbe stata introdotta
già dall’evangelista Matteo,
inserendo nelle parole di Gesù
l’inciso «eccetto il caso di impudicizia
(porneia)» (Mt 5, 32; 19, 9). Ma di
questo testo sono possibili varie
interpretazioni e i cattolici devono



evitare quelle incompatibili con la
dottrina della Chiesa. Poiché il
termine porneia sembra indicare
una situazione prolungata più che un
atto episodico di adulterio (per il
quale esiste la parola moicheia), si
può ritenere che l’eccezione si
riferisca alle unioni illegittime, cioè
ai matrimoni proibiti dalla legge
mosaica e perciò non validi (cfr Lv
18, 6-18; At 15, 29). Quanto ai Padri
della Chiesa, occorre ricordare che è
normativo per i cattolici solo il loro
consenso generale. In materia di
divorzio, essi ammettono che in certi
casi la separazione dei coniugi è
lecita, anzi a volte perfino
obbligatoria; mai però ritengono
lecita una nuova unione e, se ne
parlano, la condannano come
adulterina. A riguardo, a parte alcuni
testi di incerta interpretazione, c’è
una sola eccezione sicura, il
cosiddetto Ambrosiaster che concede
ai separati di risposarsi. Quanto al
Canone 8° del Concilio Ecumenico di



Nicea, il quale fa obbligo ai
Novaziani «di rimanere in
comunione con chi si è sposato due
volte e con chi è venuto meno
durante la persecuzione» (DH 127), è
da ritenere che si riferisca ai vedovi
risposati e non ai divorziati risposati.
I Novaziani infatti estendevano ai
laici la proibizione, valida per il clero
(cfr 1Tim 3, 2.12; Tito 1, 6), di
risposarsi in caso di vedovanza e si
ponevano in aperto contrasto con la
Scrittura che invece autorizzava le
nuove nozze dei laici vedovi (cfr 1Cor
7, 8-9, 28-40; Rom 7, 2-3); quindi
erano eretici nella dottrina e non
solo rigoristi nella prassi pastorale.
Lo si deduce da varie testimonianze,
tra le quali questa di sant’Agostino:
«La tua vedovanza non è una
condanna per le seconde nozze e per
chi le contragga. Di questa dottrina
(negatrice) si fecero grandi
specialmente le eresie dei Montanisti
e dei Novaziani [...] non lasciarti
fuorviare dalla sana dottrina da



nessuna argomentazione, dotta o
indotta che sia. Non esagerare i
meriti della tua vedovanza tanto da
condannare negli altri, come male,
ciò che male non è» (La dignità dello
stato vedovile 4, 6), cioè le seconde
nozze dei vedovi. Se la
documentazione frammentaria, che
possediamo riguardo al primo
millennio, a volte non consente di
interpretare con certezza i testi, le
situazioni e gli episodi, invece nel
secondo millennio la dottrina
dell’indissolubilità si è chiarita e
precisata definitivamente nella
coscienza ecclesiale, configurandosi
in questi termini: il matrimonio
sacramentale, rato e consumato,
espressione compiuta dell’unione
sponsale di Cristo con la Chiesa, non
può essere sciolto né per volontà dei
coniugi, né per intervento
dell’autorità ecclesiale o di qualsiasi
altra autorità umana, ma solo dalla
morte. I momenti principali del
coerente sviluppo dottrinale sono



stati il Concilio di Firenze (DH 1327),
il Concilio di Trento (DH 1805; 1807),
l’enciclica Casti Connubii di Pio XI
(DH 3712), il Concilio Vaticano II
(Gaudium et Spes, 48; 49),
l’esortazione apostolica Familiaris
Consortio di san Giovanni Paolo II
(nn. 13; 19; 20). Il Concilio di Trento
ha definito direttamente che il
vincolo del matrimonio non può
essere sciolto per eresia, difficoltà di
coabitazione, assenza intenzionale
del coniuge (Can. 5). Inoltre ha
definito che la Chiesa non sbaglia
quando insegna che neppure per
adulterio si può sciogliere il
matrimonio e procedere a una nuova
unione legittima e non adulterina
(Can. 7). Con questa formula
indiretta il Concilio ha voluto
approvare, come conforme al
Vangelo, la dottrina e la prassi della
Chiesa cattolica e, per non provocare
agitazioni, ha voluto evitare sia di
condannare che di approvare la
prassi delle Chiese ortodosse che, pur



ammettendo l’intrinseca
indissolubilità del matrimonio,
ritengono che possa essere sciolto dal
vescovo con la concessione delle
seconde o anche delle terze nozze.
Successivamente però i Papi sono
intervenuti molte volte per
correggere la prassi orientale
(Clemente VIII, Urbano VIII,
Benedetto XIV, Pio VII, Gregorio XVI,
beato Pio IX), finché Pio XI ha
risolutamente dichiarato che la
facoltà di sciogliere il vincolo
coniugale «non potrà mai cadere per
nessun motivo nel matrimonio
cristiano rato e consumato. In questo
infatti, come il vincolo coniugale
ottiene la piena perfezione, così
risplende per volontà di Dio la
massima fermezza e indissolubilità,
tale da non potersi sciogliere per
nessuna autorità umana [...] il
matrimonio dei cristiani, infatti,
secondo la testimonianza
dell’Apostolo, rappresenta
quell’unione perfettissima che



sussiste fra Cristo e la Chiesa [...] , la
quale unione, finché vivrà Cristo e la
Chiesa per Lui, non potrà mai
sciogliersi da separazione
alcuna» (DH 3712). Correttamente
san Giovanni Paolo II, nel Discorso
del 21 gennaio 2000 al Tribunale
della Rota Romana, concludeva che il
matrimonio rato e consumato non
può essere sciolto neppure per
intervento del Papa: «Né la Scrittura
né la Tradizione conoscono una
facoltà del Romano Pontefice per lo
scioglimento del matrimonio rato e
consumato; anzi, la prassi costante
della Chiesa dimostra la
consapevolezza sicura della
Tradizione che una tale potestà non
esiste. Le forti espressioni dei
Romani Pontefici sono soltanto l’eco
fedele e l’interpretazione autentica
della convinzione permanente della
Chiesa. Emerge quindi con chiarezza
che la non estensione della potestà
del Romano Pontefice ai matrimoni
sacramentali rati e consumati è



insegnata dal Magistero della Chiesa
come dottrina da tenersi
definitivamente, anche se essa non è
stata dichiarata in forma solenne
mediante un atto definitorio. Tale
dottrina infatti è stata esplicitamente
proposta dai Romani Pontefici in
termini categorici, in modo costante
e in un arco di tempo
sufficientemente lungo. Essa è stata
fatta propria e insegnata da tutti i
vescovi in comunione con la Sede di
Pietro nella consapevolezza che deve
essere sempre mantenuta e accettata
dai fedeli. In questo senso è stata
riproposta dal Catechismo della
Chiesa Cattolica. Si tratta d’altronde
di una dottrina confermata dalla
prassi plurisecolare della Chiesa,
mantenuta con piena fedeltà e con
eroismo, a volte anche di fronte a
gravi pressioni dei potenti di questo
mondo». L’affermazione è
chiarissima: l’indissolubilità assoluta
del matrimonio sacramentale rato e
consumato, sebbene non sia stata



proclamata con una formale
definizione dogmatica, tuttavia è
insegnata dal magistero ordinario,
anch’esso infallibile, appartiene alla
fede della Chiesa e perciò i cattolici
non possono metterla in discussione.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lindissolubilita-
del-matrimonio-secondo-il-cardinal-

ennio-antonelli/ (24/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/lindissolubilita-del-matrimonio-secondo-il-cardinal-ennio-antonelli/
https://opusdei.org/it/article/lindissolubilita-del-matrimonio-secondo-il-cardinal-ennio-antonelli/
https://opusdei.org/it/article/lindissolubilita-del-matrimonio-secondo-il-cardinal-ennio-antonelli/
https://opusdei.org/it/article/lindissolubilita-del-matrimonio-secondo-il-cardinal-ennio-antonelli/

	L'indissolubilità del matrimonio secondo il cardinal Ennio Antonelli

