
opusdei.org

L’impegno dei
cristiani nel mondo
della
comunicazione:
riflessioni a partire
dagli insegnamenti
di San Josemaría

Articolo pubblicato nel numero
56 di Romana. L'autore,
professore dell'Università
Cattolica del Sacro Cuore di
Milano, riflette sull'importanza
dei mezzi di comunicazione
nella società attuale.



16/05/2014

Articolo pubblicato nel numero 56 di 
Romana. L'autore, professore
dell'Università Cattolica del Sacro
Cuore di Milano, riflette
sull'importanza dei mezzi di
comunicazione nella società attuale.

1. Le “tecnologie della parola” e la
Buona Notizia

La storia delle tecnologie della
comunicazione è molto più lunga di
quello che pensiamo a prima vista: di
solito non ce ne accorgiamo, ma
anche la scrittura è una prima
artificializzazione della
comunicazione, cioè in qualche
modo già una tecnologia.

Parlare della scrittura come di una
prima “tecnologia della
comunicazione” credo possa aiutarci

https://www.romana.org/


a sgombrare il campo da posizioni
estreme nella valutazione dei mezzi
di comunicazione odierni, anche i
più potenti e i più pervasivi, come il
cinema, la radio, la televisione,
internet. L’uomo ha a che fare da
secoli con tecnologie della
comunicazione (si pensi, secoli dopo
la scrittura, alla rivoluzione culturale
portata dalla stampa a caratteri
mobili e alla diffusione di massa del
libro e dei giornali) e il problema per
noi cristiani è in qualche modo
sempre analogo, radicale: anzitutto
essere sé stessi, cristiani fino in
fondo, anche nell’uso di questi mezzi,
come fruitori o come autori. Poi può
essere utile anche riflettere e avere
consapevolezza su come questi mezzi
stanno cambiando o hanno cambiato
non solo il nostro modo di vedere il
mondo e di ragionare, ma anche la
diffusione del pensiero e delle
“notizie”. Per noi, per i quali la
comunicazione della “Buona Notizia”
è un impegno fondamentale, capire



da chi e come vengono oggi diffuse le
“notizie” è un compito cruciale. Non
a caso, in un’Enciclica dedicata al
perenne mandato missionario della
Chiesa, Giovanni Paolo II scriveva: “Il
primo areopago del tempo moderno
è il mondo della comunicazione, che
sta unificando l’umanità, rendendola
– come si suol dire – un ‘villaggio
globale’. I mezzi di comunicazione
sociale hanno raggiunto una tale
importanza da essere per molti il
principale strumento informativo e
formativo, di guida e di ispirazione
per i comportamenti individuali,
familiari, sociali.

Questi due aspetti sono un approccio
e una preoccupazione sempre
presenti negli insegnamenti di San
Josemaría Escrivá. Da una parte la
presa di coscienza della
responsabilità del cristiano di vivere
una vita pienamente coerente con il
suo Battesimo, senza suddividerla in
compartimenti stagni, dall’altra



l’impegno apostolico, di
testimonianza e di “catechesi” con
ogni mezzo a disposizione: “Il nostro
dovere è di dare dottrina sempre,
dappertutto e con tutti i mezzi”.

Per questo, a mio parere, San
Josemaría Escrivá può illuminare
molto il cammino dei cristiani
impegnati nel mondo dei mezzi di
comunicazione (dimensione che,
come vedremo, è in una certa misura
compito di tutti) non solo con i suoi
insegnamenti specifici su quello che
egli chiamava “l’apostolato
dell’opinione pubblica”, ma anche
con i suoi insegnamenti più generali
sulla vocazione cristiana, sulla
chiamata alla santità rivolta a
ciascuno, sull’importanza di fare
apostolato in ogni circostanza e con
ogni mezzo e soprattutto, come
vedremo, sul senso della filiazione
divina che deve impregnare ogni
cristiano. Il fatto di essere figli di Dio
in Cristo, in qualche modo eredi del



regno e partecipi della Signoria di
Cristo sulla creazione, porta il
cristiano a sconfiggere ogni senso di
inferiorità, a sentirsi a casa propria
in ogni contesto umano, anche in
quelli apparentemente più difficili o
in quelli che oggi sembrano – per
motivi diversi, spesso solo di
contingenze storiche – più lontani da
Cristo.

Nelle riflessioni che seguono non mi
occuperò tanto di commentare in
dettaglio o sistematizzare i testi di
San Josemaría sull’apostolato
dell’opinione pubblica – tema che
richiederebbe uno studio ben più
ampio di questo breve intervento –
quanto cercherò invece di collegare
alcune riflessioni di fondo sul ruolo
dei mezzi di comunicazione di massa
(in particolare televisione e cinema)
nella società contemporanea, con
alcuni temi costanti della
predicazione – in concreto
l’impostazione della vita morale e



spirituale del cristiano – del
Fondatore dell’Opus Dei. Quello che
cercheremo di mettere a fuoco,
potremmo dire, è l’atteggiamento con
cui San Josemaría inquadrava – e
chiede di inquadrare – i diversi e
molteplici problemi che riguardano i
mezzi di comunicazione nella vita
del cristiano. Con questo,
ovviamente, non pretendiamo di
illustrare gli insegnamenti di San
Josemaría in questo ambito nella loro
completezza, o che il nostro sia
l’unico modo di interpretarli.

Ovviamente, come sfondo, ci sono
anche i testi del Magistero sui mezzi
di comunicazione , ma, di nuovo,
anche qui seguiremo più
l’impostazione dei problemi, in un
certo senso più ecclesiologici e di
morale e pastorale generale,
piuttosto che aspetti molto specifici
sulle comunicazioni sociali.

2. L’evoluzione delle tecnologie



Per avere le giuste proporzioni del
problema, ripetiamo che ci può
essere utile riflettere sul fatto che
anche il libro, anche un manoscritto
dell’epoca romana antica, è già una
“tecnologia della parola”. I
cambiamenti che l’introduzione della
scrittura hanno portato
nell’organizzazione del pensiero e
nelle forme della nostra
comunicazione sono assai rilevanti:
essi sono stati oggetto di suggestivi e
approfonditi studi di autori del XX
secolo, uno fra tutti il gesuita Walter
J. Ong . Secoli di cultura libraria ci
hanno reso familiare l’esistenza di
questa tecnologia: oggi per tutti è
accettabile che si scrivano libri per
diffondere un messaggio, che si usino
riviste, per esempio, o scritti:
nessuno ha mai pensato di
rimproverare a San Paolo di avere
scritto lettere, come se San Paolo
avesse voluto svalutare il rapporto
personale (Gesù invece, è bene
ricordarlo, non ha scritto niente).



Pochi si sentono in dovere di
ricordare, a qualcuno che scrive libri,
che “l’essenziale è il rapporto
personale”. I libri – a partire dalla
Sacra Scrittura stessa – sono stati
importantissimi per
l’evangelizzazione in tutta la storia
della Chiesa, anche se nessuno in
ambito cattolico ha mai seriamente
proposto di sostituire la Confessione
con una lettera, o la partecipazione
alla Santa Messa con la lettura di un
libro. Eppure libri come quelli di
Sant’Agostino, San Tommaso, Santa
Teresa, San Giovanni della Croce,
Sant’Alfonso Maria de Liguori, Santa
Teresina del Bambin Gesù, ecc.
hanno fatto un bene immenso alla
cristianità.

Per quanto riguarda i mezzi più
moderni (radio, televisione, cinema,
internet) ci vorrà forse ancora un
secolo o due per incorporarli in
modo “naturale” nella vita dei
cristiani. Oggi forse siamo ancora



nella prima epoca, quella delle
perplessità, quella di chi crede forse
troppo al potere del mezzo e di chi lo
sottovaluta eccessivamente. Il
risultato è un’oscillazione fra paura
ed esaltazione, fra slancio “salvifico”
e scetticismo radicale.

La mia impressione, in altre parole, è
che siamo ancora in una fase di
difficile assimilazione, di “presa delle
misure” dei nuovi mezzi.

Da una parte, alcuni settori del
mondo protestante (specialmente in
America) usano la televisione in
modo continuo, strategico, e –
almeno a giudicare dai risultati
umani – con una certa efficacia. Il
mondo cattolico, dopo l’epoca di
persone come Fulton J. Sheen, i cui
programmi settimanali radiofonici e
televisivi di durata più che decennale
avevano un pubblico di 30 milioni di
ascoltatori , sembra avere una
maggior perplessità, anche perché il



mondo dei cosiddetti televangelist
non è stato immune da scandali e/o
da risvolti economici spesso poco
chiari. Eppure, nell’ambito dell’uso
catechetico della televisione (che,
anche per i cristiani, è solo una delle
funzioni dei media) esistono
fenomeni che dovrebbero provocare
riflessioni interessanti o maggiore
considerazione: il ruolo di radio nate
“dal basso” e come minoritarie (per
esempio Radio Maria), che sono radio
direttamente al servizio
dell’evangelizzazione e della
catechesi, e che hanno ascolti
altissimi. In Italia, per esempio,
Radio Maria ha più di un milione e
mezzo di ascolti medi al giorno (dati
Audiradio), e si colloca quindi fra le
prime radio italiane.

Nel cinema c’è stato nel 2004 lo
tsunami di The Passion of the Christ,
uno dei pochissimi casi, nella storia
dell’arte cinematografica, di film di
forte contenuto religioso e



catechetico, e di grandissima
diffusione di pubblico.

Questi “casi” aiutano a comprendere
che forse va meglio assimilata la
valutazione del ruolo cruciale che
questi mezzi hanno sempre, sia come
mezzi di informazione e di
intrattenimento “profano” che
possono essere utilizzati in modo
moralmente buono, sia anche nelle
loro più specifiche possibilità di uso
catechetico o di annuncio (o di pre-
annuncio, come qualcuno specifica)
evangelico.

Per quanto riguarda la dimensione
della diffusione delle “notizie”, basta
pensare alla dimensione numerica e
all’accessibilità della televisione.

Nella società di oggi, il primo effetto
che ha qualsiasi cosa che venga
trasmessa su un canale televisivo
importante è la sua diffusissima ed
enorme visibilità: se la notizia è
internazionale (l’elezione di un Papa,



l’elezione di un presidente
americano, un attentato terroristico
importante, un grande evento
sportivo), miliardi di persone vedono
la stessa cosa, nel modo e nei tempi
in cui è rappresentata sugli schermi.
Se la notizia è di ambito nazionale,
gli spettatori sono milioni: in Italia
sono circa 20 milioni gli utenti che
“vedono” qualcosa o qualcuno in una
notizia presente nelle varie edizioni
dei telegiornali nazionali. Non è
poco. Sempre in Italia, circa 7 milioni
di persone seguono ogni sera il
programma più visto in tv. Per dare
un’immagine che li rappresenti,
possiamo dire che corrispondono a
circa 100 stadi di calcio (capienti
come il “Meazza” di Milano, dove
giocano l’Inter e il Milan) pieni. E
questi non sono eventi eccezionali: è
quello che avviene ogni giorno (su
altri canali ci sono 80 o 50 o 30 stadi
pieni, ogni sera, a seconda
dell’audience che ha il canale), in un



Paese di media grandezza come
l’Italia.

Il primo effetto della televisione è
sempre questo, banalissimo, e in
quanto banale spesso dimenticato: la
quantità, che è enorme, tanto da
essere difficilmente rappresentabile
dall’immaginazione, e l’istantaneità e
la contemporaneità di accesso da
parte del pubblico.

La dimensione della quantità ha
effetti economici e sociali assai
rilevanti presso il bacino di utenza:
pubblicità di prodotti, consenso su
idee e opinioni, visibilità di
personaggi, enfasi su problemi
percepiti come rilevanti,
determinazione delle priorità di
“agenda” (il fenomeno che gli
studiosi hanno chiamato agenda
setting, cioè la determinazione dei
problemi che la gente reputa
importanti o meno).



La presenza anche solo “fisica” di
una persona sugli schermi televisivi
può avere effetti notevolissimi: si è
appena iniziato a studiare il rapporto
fra Giovanni Paolo II e la televisione,
ma è indiscutibile che nel 1978 anche
la sua fisicità potente, e la sua voce
forte e molto ben modulata, abbiano
avuto un ruolo importante per far
passare, al momento della sua
elezione, il messaggio
(corrispondente alla realtà dei fatti,
ma oscurato in quegli anni bui) di
una Chiesa “giovane”, vibrante,
coraggiosa, che chiede di far sentire
ancora la sua voce . E lo stile (anche
fattuale, fisico, prossemico) di
comportamento di Giovanni Paolo II
lo ha reso un Papa facilmente
notiziabile per la televisione.
Ovviamente questo ha reso un
servizio non tanto alla figura
dell’uomo Karol Wojtyla, quanto alla
sua missione evangelizzatrice. Basti
pensare – fra i mille esempi che si
potrebbero portare – a come hanno



fatto il giro del mondo le immagini
del Papa la prima volta che è sceso
nella Basilica di San Pietro un
Venerdì Santo per confessare: un
impatto sull’opinione pubblica
mondiale probabilmente – almeno a
breve termine – molto più forte di
tanti discorsi o documenti.

Questo potere anche solamente
diffusivo della televisione diventa
ancora più forte laddove è innestato
sulle componenti emozionali che
vengono dal fatto che spesso
l’audiovisivo è il veicolo (nel cinema
e nella fiction televisiva) di una
storia ben costruita, confezionata per
coinvolgere sia dal punto di vista
intellettuale che – ancora di più – dal
punto di vista emotivo. San
Josemaría affermava in modo molto
realistico (e che personalmente
condivido pienamente ) che i mezzi
di comunicazione sono – che lo
vogliano o no – educatori: “Sono
educatori, svolgono il ruolo, molte



volte nascosto e impersonale, di
maestri: a loro si affidano quasi
incondizionatamente le intelligenze e
perfino le coscienze di milioni di
persone”.

3. Letteratura, cinema, televisione
e la realizzazione della persona

A volte il cinema o il mondo delle
storie finzionali per la televisione
rischia di essere percepito da noi
cattolici come un territorio
“straniero”, in cui sarebbe
particolarmente difficile far entrare,
se non il messaggio cristiano, almeno
uno stile di vita consono con la
visione cristiana dell’uomo.

È molto diffuso, non solo
nell’opinione comune, ma anche fra
gli addetti ai lavori (soprattutto in
quelli europei, assai meno in quelli
americani che hanno una molto
maggiore conoscenza del mercato),
pensare che per avere prodotti
narrativi (letteratura, cinema, fiction



televisiva) di successo sia necessario
andare contro la morale cristiana.
Purtroppo anche molti addetti ai
lavori spesso si lasciano portare da
luoghi comuni non basati su
evidenze sperimentali molto più di
quanto si potrebbe immaginare.
Infatti le cose non stanno così. Ce lo
dice già la nostra fede (le richieste di
Dio – cioè la legge morale – non
possono essere irragionevoli o
contrarie alle aspirazioni più
profonde dell’uomo), ma ce lo
confermano innumerevoli dati
empirici, a partire dall’attualità
imperitura (e dalle vendite) di autori
come Shakespeare, Tolstoj o
Dostoevskij fino all’analisi di quali
sono i film di maggior successo in
tutto il mondo, che sono quasi
sempre prodotti di intrattenimento
per tutti, e nella quasi totalità dei casi
hanno contenuti che sono concordi
con una antropologia cristiana.



Questa constatazione ha, a nostro
parere, una grande rilevanza. Perché
una storia, lungi dall’essere una
arbitraria creazione di pura fantasia,
è sempre, essenzialmente, una
risposta a un grande dilemma
morale. Le migliori scuole di
elaborazione narrativa sono
concordi nell’affermare che una
storia è l’esplorazione radicale e
profonda di un tema, è
l’affermazione di un valore da parte
del personaggio principale che –
dopo una serie di pressioni sempre
più forti – è chiamato a compiere
scelte decisive che determinano in
modo definitivo anzitutto chi lui è, o
meglio chi sceglie di diventare, e di
conseguenza forgiano il suo destino .
In grandi classici come i film di
Frank Capra, per esempio, di solito
l’eroe è messo di fronte a scelte
sempre più difficili per essere
coerente con i suoi principi morali:
resiste fino allo stremo delle forze e
viene salvato all’ultimo momento,



come premio (spesso inaspettato)
della sua fedeltà al bene. Nel film
italiano La vita è bella (lo citiamo
perché ha vinto tre Oscar ed è stato
record di incassi nel nostro Paese),
l’eroe protegge l’innocenza del figlio
fino all’estremo di sacrificare la sua
vita, quasi con gioia, nella speranza
che il figlio possa salvarsi, come poi
avviene. Per fare un altro esempio
tra film di enorme e duraturo
successo, e molto amati, in Finding
Nemo, il padre Marlin deve
recuperare il figlio Nemo, ma
soprattutto imparare a gestire la sua
ansia genitoriale, mentre il piccolo
Nemo deve imparare a gestire la sua
impazienza. Non a caso, nel
momento di climax finale del film, i
due si salvano insieme, quando si
fidano l’uno dell’altro e
ricostituiscono un rapporto
equilibrato fra loro.

Tutto questo potrebbe essere
espresso affermando che ogni storia,



a suo modo, risponde a una
domanda – semplice o complessa, ma
sempre in qualche modo radicale –
sulla felicità e su dove si trova il
compimento dell’umano.

In altre parole, ogni buona storia è
anche una sorta di esemplificazione
della morale: una riflessione morale
compiuta non in astratto, ma a
partire da un caso concreto. È
certamente vero che l’abilità retorica
e la confusione sui valori potrebbe
far sì che un autore particolarmente
bravo ed efficace convinca il suo
pubblico su una risposta
antropologicamente errata. Ciò
rimane possibile, e di fatto, non
poche volte, si dà attualmente,
soprattutto laddove gli autori
lavorano in modo molto forte sul
piano emotivo.

Ma anche qui siamo convinti che
valga il principio della Retorica
aristotelica per cui, di per sé, cioè a



parità di condizioni, la verità è più
convincente dell’errore.

Il motivo per cui i film “veri” e di
grande successo sono relativamente
pochi sta quasi sempre nella scarsa
qualità con cui viene confezionata
una storia che abbia un messaggio
antropologicamente “vero”, e non nel
rifiuto del pubblico ad accogliere
questa verità.

Sono considerazioni presenti – senza
entrare in specifiche tecniche –
anche nella Lettera citata di San
Josemaría Escrivá. La situazione
rispetto al 1946 non sembra
cambiata di molto: “La ragione del
successo e del quasi assoluto
predominio degli strumenti di
comunicazione sostenuti dagli
anticattolici non consiste solo nel
fatto che sono arrivati prima: la
verità è che normalmente sono fatti
meglio dal punto di vista tecnico. È
vero che si può attrarre il pubblico



con sistemi che una persona onesta,
un cristiano responsabile, non può
utilizzare: in questo, bisogna
ammetterlo, i corruttori hanno un
lavoro più comodo. Ma è altrettanto
vero che se molti cattolici
lavorassero in questo ambito, con
una conoscenza appropriata delle
sue specifiche esigenze, troverebbero
il modo di attrarre la gente in modi
onesti. Ciò che non si può fare con
speranza di successo è mettersi a
competere senza aver studiato e
vissuto da vicino la psicologia di ogni
tipo di pubblico; senza dominare
davvero la tecnica di ogni mezzo di
comunicazione, senza aver imparato
a esprimersi con efficacia – il dono
delle lingue! – con il linguaggio
peculiare della notizia, del servizio
giornalistico, del racconto,
dell’immagine, della scena
cinematografica, dell’azione
teatrale”.



La cosa interessante è che spesso
proprio fra i non molti film “buoni”,
se sono fatti bene, si trovano i più
grandi successi. Per estendere gli
esempi che, in maggiore o minor
misura, offrono un messaggio
positivo, potremmo citare, tra i film
recenti, tutti i dodici film della Pixar
(da Toy Story in poi), praticamente
tutti di enorme successo mondiale,
franchise come quella del Signore
degli anelli e di Harry Potter, e molti
film economicamente più “piccoli” di
questi grandi blockbuster americani,
ma ricchi di valori morali o anche
direttamente spirituali, che nei
singoli Paesi o in tutto il mondo
hanno avuto grande successo, spesso
anche premi importanti, e comunque
grande qualità di contenuti.

La presenza di questi film mostra
come sia almeno possibile un cinema
contenutisticamente buono che non
solo sia economicamente sostenibile,
ma addirittura economicamente



molto premiante. Fare un cinema
moralmente buono e di successo
economico non è illudersi di avere
dei cerchi quadrati. È una cosa
possibile, anche se ovviamente non è
facile. Alcuni degli esempi citati in
nota hanno richiesto anche dieci e
più anni di lavoro, di ricerca, di
riscrittura della storia per
perfezionarla sempre di più, prima
di raggiungere lo schermo. Il
problema nasce in coloro che
pensano che le cose siano facili e
immediate: siccome il primo
tentativo di chi si illude che sia tutto
facile fallisce sonoramente quasi
sempre, eccoli passare velocemente
all’altro estremo e pensare che fare
buon cinema sia tout court
impossibile.

C’è quindi, ed è assai importante, un
problema di capacità
drammaturgica, di abilità
professionale (con una formula,
potremmo dire: raccontare bene le



buone storie), che nel campo
dell’audiovisivo mette in gioco abilità
professionali molteplici e molto
complesse, anche se gli ormai non
pochi anni passati come consulente
di produzioni importanti mi hanno
convinto che l’abilità principale,
assolutamente decisiva, è quella di
scrivere la sceneggiatura e/o quella
di valutare le sceneggiature scritte da
altri.

Il problema, quindi, non è – a mio
parere – prevalentemente il fatto che
il pubblico cerchi storie immorali. Il
vero problema è che il mondo del
cinema e della fiction, per motivi
fattuali, contingenti, storici, è un
ambito in cui sono ancora oggi assai
poco presenti coloro che hanno una
visione cristiana della vita. Tanto le
ricerche scientifiche di alcuni autori
americani quanto l’esperienza
vissuta nel mio Paese, e la
conoscenza di alcuni Paesi vicini,
mostrano come di fatto (non di



diritto!) il cinema e la televisione in
molti Paesi sono oggi ambiti in cui
l’ideologia dominante è di solito
chiusa al trascendente e su alcune
questioni antropologiche importanti
è spesso lontana dalle posizioni
cristiane.

Queste idee invadono i mezzi
audiovisivi non già – essenzialmente
– perché i produttori vogliono
guadagnare di più: spesso i non molti
film “buoni” sono, come abbiamo
visto, proprio quelli di maggior
successo. Queste idee invadono
cinema e televisione a motivo dei
condizionamenti culturali della
cosiddetta media élite, per la falsa
idea dell’uomo che hanno coloro che
in questo momento storico hanno
una posizione dominante
nell’industria audiovisiva in molti
Paesi.

Di fatto una parte molto ampia dei
prodotti cinematografici e televisivi



che arrivano in tutto il mondo sono
realizzati da una minoranza
culturale laicista, in cui scarseggiano
in modo sorprendente i credenti in
Dio, e in cui scarseggiano, per
esempio, anche le persone sposate
stabilmente e con figli . C’è invece
un’alta percentuale di persone con
vita familiare e affettiva instabile,
che si dedicano anima e corpo al loro
lavoro, vivendo una declinazione
della vita bohémienne che dell’ideale
romantico originario ha solo la
assolutizzazione del contesto
artistico in cui si vive. Per il resto è
sottoposta – non sempre, ma molto
frequentemente – ai rischi della
corruzione che deriva
dall’abbondanza di denaro, alla
spasmodica tensione data
dall’instabilità del successo, che oggi
c’è e domani potrebbe finire, dal
timore di perdere le posizioni
acquisite, dalla minaccia della
disperazione e della solitudine che
accompagnano sempre chi punta



tutto solo sul lavoro, anche se è il
lavoro in teoria più bello e
soddisfacente del mondo.

Il tipo di storie che persone come
queste realizzano non dipende – in
moltissimi casi – da una volontà di
guadagnare di più, ma dalle proprie
convinzioni ideologiche e artistiche e
dal desiderio del riconoscimento da
parte dei loro pari e dell’ambiente
professionale in cui si muovono: per
uno sceneggiatore, un regista, un
attore, un Oscar di solito vale di più
che un enorme successo al
botteghino o un enorme guadagno
economico.

Ovviamente nel mondo professionale
del cinema e della televisione ci sono
anche credenti convinti, ma oggi di
fatto non sono molti. È comunque da
notare che, in un interessantissimo e
recente volume che raccoglie
testimonianze di sceneggiatori e
produttori di ambiente



hollywoodiano – spesso autori di film
o serie televisive molto importanti –
accomunati dal desiderio di vivere
intensamente la fede cristiana (sono
sia cattolici sia protestanti), nessuno
pone il problema di qualche
incompatibilità fra le proprie
credenze e le attese del pubblico,
come se fare film “buoni” dovesse
condannarli all’insuccesso: piuttosto
il problema per loro è non limitarsi
al facile, saper affrontare questioni
profonde, e anche e soprattutto – in
un ambiente iper-competitivo che fa
del successo un idolo – saper gestire
con equilibrio la propria vita
personale per evitare di essere
travolti dalle pressioni dell’ambiente
professionale, dall’ansia di
raggiungere grandi risultati e/o dai
ritmi di lavoro.

4. Il dramma dell’esistenza e l’etica
della prima persona



Ma torniamo al rapporto fra
costruzione di storie e riflessione
morale. Come abbiamo affermato,
una storia ben costruita
normalmente è una domanda su
qual è la “vita buona” per un certo
personaggio in una situazione, che
quasi sempre è una situazione di
pressione esistenziale, sottoposta a
un dilemma stringente e anche
(spesso, anche se non sempre)
intellettualmente sfidante e
interessante.

Parlare di “vita buona” non è altro
che parlare di morale. Come è noto,
la visione della morale come ricerca
della “vita buona” è stata di nuovo
messa in rilievo negli ultimi decenni
anche grazie a un ritorno a un
tomismo più genuino; seguono
questa linea, che si ricollega alla
Patristica, molti documenti recenti
del Magistero, come l’Enciclica
Veritatis splendor (1993) del Beato
Giovanni Paolo II, ma anche il



Catechismo della Chiesa Cattolica
(1992) e il suo Compendio (2005), e
fanno altrettanto molti studiosi
contemporanei di morale della
cosiddetta “etica delle virtù” o “etica
della prima persona”.

Inoltre, molti degli studi attuali di
filosofia morale che si riconoscono in
questa linea sono tornati a
considerare l’importanza, nella
formazione morale della persona,
delle forme narrative e tornano a
considerare una certa unità (non
identità, ma una relazione forte) tra
filosofia e letteratura, morale e
narrazione.

Qui l’insegnamento di San Josemaría
offre una visione estremamente
interessante, perché egli – senza mai
occuparsi di delineare formalmente
o accademicamente fondamenti di
teologia morale – ha avuto sempre
molto chiaro che la vita buona è la
risposta dell’uomo alle chiamate che



Dio gli rivolge lungo tutta la sua
esistenza. Non c’è, per San Josemaría,
felicità, cioè vita buona, cioè
realizzazione piena, al di fuori del
rapporto con Dio e della risposta
amorosa alle sue richieste. San
Josemaría insiste in tutta la sua
predicazione sul rapporto fra fedeltà
a Dio e felicità, fra vita buona e
compimento delle aspirazioni più
profonde dell’uomo. Fra i molti testi,
editi e inediti, che si potrebbero
citare, ci limitiamo a due punti
successivi dei pensieri per la
meditazione raccolti in Forgia:

“Ne sono sempre più persuaso: la
felicità del Cielo è per coloro che
sanno essere felici sulla terra”.

“Vedo con chiarezza meridiana la
formula, il segreto della felicità
terrena ed eterna: non soltanto
adeguarsi alla Volontà di Dio, ma
aderirvi, identificarsi con essa,
volere – in una parola –, con un atto



positivo della nostra volontà, la
Volontà divina. – Questo – insisto – è
il segreto infallibile della gioia e della
pace”.

Nella stessa direzione si colloca
l’insegnamento del Beato Giovanni
Paolo II sui fondamenti della vita
morale dell’uomo. In un importante
discorso tenuto nel 2000 sul monte
Sinai, diceva per esempio:

“I dieci comandamenti non sono
l’imposizione arbitraria di un
Signore tirannico. Essi sono stati
scritti nella pietra, ma innanzitutto
furono scritti nel cuore dell’uomo
come Legge morale universale,
valida in ogni tempo e in ogni luogo.
Oggi come sempre, le Dieci Parole
della legge forniscono l’unica base
autentica per la vita degli individui,
delle società e delle nazioni; oggi
come sempre, esse sono l’unico
futuro della famiglia umana. Salvano
l’uomo dalla forza distruttiva



dell’egoismo, dell’odio e della
menzogna. Evidenziano tutte le false
divinità che lo riducono in schiavitù
[…]. Osservare i comandamenti
significa essere fedeli a Dio, ma
significa anche essere fedeli a noi
stessi, alla nostra vera natura e alle
nostre più profonde aspirazioni”.

Molti autori hanno voluto
sottolineare l’importanza che ha
avuto la formazione drammaturgica
(i lunghi anni di impegno nel “teatro
rapsodico”) di Karol Wojtyla, non
tanto e non soltanto per la sua
presenza fisica “in scena” e la sua
capacità di dialogare con le folle, ma
soprattutto per la sua capacità di
comprendere il “dramma
dell’esistenza” e di coniugare un
profondo senso della soggettività,
della libertà e della storia dell’uomo
con l’aderenza ai principi metafisici e
alle dimensioni di oggettività della
natura umana e delle leggi morali.



In San Josemaría troviamo, con
linguaggi diversi e a partire da
un’esperienza esistenziale e
pastorale propria, un’analoga
valorizzazione della soggettività
umana e del “farsi dell’uomo nella
storia” (queste ultime potrebbero
essere espressioni wojtyliane), visti
però principalmente nell’ottica della
valorizzazione positiva della libertà e
anche, di conseguenza, della
valorizzazione dei suoi rischi; e
questo, in un’epoca in cui la
pedagogia cattolica veniva da una
tradizione di imposizioni e di
attenzione all’obbedienza esteriore e
ai risultati ottenuti. Per esempio, in
una omelia raccolta nel volume È
Gesù che passa, egli afferma:
“L’opera di Cristo, il compito che il
Padre gli ha affidato, si stanno
realizzando, la sua forza passa
attraverso la storia portando la vera
vita […]. In questo lavoro che sta
realizzando nel mondo, Dio ha voluto
che fossimo suoi cooperatori, ha



voluto correre il rischio della nostra
libertà [corsivo nell’originale] […]
Dio si affida alla nostra libertà, alla
nostra imperfezione, alle nostre
miserie”.

E in un’altra omelia, raccolta nel
volume Amici di Dio e tutta dedicata
alla libertà, egli afferma: “Qual è la
verità che inizia e porta a
compimento in tutta la nostra vita il
cammino della libertà? […] Sapere
che siamo opera delle mani di Dio,
che siamo prediletti dalla Santissima
Trinità, che siamo figli di un Padre
eccelso. Chiedo al Signore che ci aiuti
a renderci conto di tutto questo, ad
assaporarlo giorno dopo giorno: in
questo modo agiremo da persone
libere. Non dimenticatelo: chi non sa
di essere figlio di Dio non conosce la
più intima delle verità che lo
riguardano e nel suo comportamento
viene a mancare della padronanza e
della signorilità che
contraddistinguono coloro che



amano il Signore al di sopra di tutte
le cose”.

E, poco più avanti: “Da dove viene
questa libertà? Da Cristo, Signore
nostro. Per questa libertà Egli ci ha
redenti […]. Noi cristiani non
dobbiamo chiedere in prestito a
nessuno il vero senso di questo dono,
perché l’unica libertà che salva
l’uomo è la libertà cristiana. Mi piace
parlare di avventura della libertà. È
così, infatti, che si svolgono la vostra
vita e la mia. Liberamente – da figli,
ripeto, non da schiavi – percorriamo
il sentiero che il Signore ha indicato
a ciascuno di noi. Assaporiamo
questa scioltezza di movimenti come
un dono di Dio”.

Tutto questo, a mio parere, ci porta a
due conseguenze importanti. Se le
cose stanno così, un
“drammaturgo” (romanziere,
sceneggiatore, regista) credente non
deve aver paura di affrontare



qualsiasi tema e qualsiasi dilemma
esistenziale: più andrà a fondo, più
riuscirà a essere “vero”, più le sue
risposte saranno in sintonia con la
fede che professa.

Da questo punto di vista, il senso
della filiazione divina predicato da
San Josemaría come elemento
centrale della spiritualità del
cristiano aiuta a spazzare via ogni
complesso di inferiorità nei confronti
di qualsiasi posizione culturale oggi
dominante e ogni illusorio tentativo
di voler fondare umanesimi (e quindi
risposte alle domande esistenziali
radicali dell’essere umano) fuori dal
nostro rapporto con Dio. Non ci può
essere risposta vera alle domande
dell’uomo (e di questo, in fondo, si
occupa sia la letteratura sia la
drammaturgia cinematografica e
televisiva) al di fuori del nostro
rapporto con Dio e del
riconoscimento del suo disegno
sull’uomo.



Sentiamo un altro brano, che ci
sembra molto eloquente, della
Lettera più volte citata: “Non vi
intimorisca dunque la situazione
attuale e non pensate che sia senza
rimedio. Non vi spaventino le onde
ingigantite dalla tempesta,
nell’oceano del mondo. Non aspirate
a fuggire, perché questo mondo è
nostro: è opera di Dio e ce lo ha dato
in eredità. […] Noi, figli di Dio, fratelli
di Gesù Cristo, partecipiamo della
sua eredità, che è il mondo intero: si
autem filii et heredes: heredes
quidem Dei, coheredes autem Christi
(Rm 8,17); se siamo figli, siamo anche
eredi: eredi di Dio, coeredi con
Cristo. […] Il Signore vuole che lo si
collochi di nuovo al vertice di tutte le
attività umane: soprattutto da noi si
aspetta questo servizio, per far sì che
siano ancora più abbondanti sulla
terra i frutti della Redenzione, che è
l’unica e vera libertà per l’uomo.
Stiamo lavorando con questa



speranza e con questa
responsabilità”.

La seconda conseguenza è che se
oggi il cinema e, con modalità
diverse, il racconto finzionale
televisivo sono una sorta di
“laboratorio di avanguardia” di
riflessione morale ed esistenziale
(personalmente ne sono convinto), è
ancora più importante oggi la
presenza di cristiani in questi ambiti
professionali. Il cinema, di fatto,
anche per motivi di appeal sul
pubblico, tende a gettarsi sui temi
più controversi (semplificando
molto, negli anni ’90 un tema caldo
era il riconoscimento
dell’omosessualità; in questo ultimo
decennio l’eutanasia) proprio perché
gli autori sanno che lavorare su temi
controversi e caldi, oppure in
qualche modo “anticiparli”,
garantisce interesse da parte del
pubblico, offre quel senso di “novità”
e di “mai sentito” che è una parte



importante del richiamo per gli
spettatori.

Lungi quindi dall’essere una
presenza accessoria – da
incoraggiare una volta che si siano
risolti altri problemi più impellenti –
o una questione di “cristianizzazione
del tempo libero”, per “riempire le
ore vuote”, oggi la presenza dei
cristiani nel campo della
elaborazione delle opere narrative
significa essere presenti nel
laboratorio dove si forgiano le idee
morali che vengono vissute (in
qualche caso immediatamente, in
altri casi nel giro di pochi anni) da
una grandissima parte della società,
soprattutto nei Paesi socio-
economicamente più evoluti, in cui il
consumo di questi mezzi è così alto
da poter essere tranquillamente
considerato pervasivo.

Essere presenti nella letteratura, nel
cinema e nella fiction televisiva



significa quindi essere presenti nella
(ri)elaborazione dei paradigmi
morali della società.

5. Una relazione di intimità

Accennavamo sopra al fatto che uno
degli elementi di forte cautela con
cui a volte si parla della presenza dei
cristiani nei mezzi di comunicazione
è che i mass media non sostituiscono
– e non devono sostituire – il
rapporto personale.

Ciò è assolutamente vero, ma queste
giuste cautele non devono far
dimenticare non solo, come
affermavamo sopra, che i moderni
mezzi di comunicazione permettono
di arrivare in pochissimo tempo a
moltissime persone, ma anche che le
forme narrative, quando ben
costruite, arrivano profondamente e
in modo straordinariamente efficace
al cuore dei lettori/spettatori, e non
solo alle loro teste. E arrivare al
cuore significa incidere su decisioni



anche radicali e atteggiamenti
esistenziali determinanti per la
persona.

Le stesse cautele andrebbero
ripetute, a essere coerenti, anche a
chi scrive libri… Anche il libro è un
mass medium… Queste cautele
andrebbero ripetute anche agli
evangelisti, che misero per iscritto le
parole di Gesù, e a San Paolo, che
non si limitò a predicare e a parlare
a tu per tu, ma scrisse delle lettere…
E a ogni autore di libri o articoli di
giornale.

La paura che i media come cinema e
tv sostituiscano il rapporto personale
è forse, a nostro parere, eccessiva,
anche se si comprendono le ragioni
di chi esprime queste
preoccupazioni, a causa dell’uso a
volte disordinato e dispersivo che
viene fatto di questi mezzi. È però
importante ricordare che la
percezione del lettore/spettatore è



proprio quella di un rapporto
personale a cui egli si dà in modo
quasi sempre totalmente indifeso,
proprio perché – anche con tecniche
sapienti che vengono insegnate, e
quindi poi utilizzate – le porte del
suo cuore vengono aperte grazie alla
capacità di muovere le sue emozioni.
Quando sono immerso in una lettura
emozionante, io ho la percezione che
l’autore del romanzo sta parlando a
me. Quel film che mi ha
profondamente colpito mi ha reso
amico, vicino, fratello del
personaggio principale, costruendo
un fortissimo legame di empatia con
quel personaggio, che io vivo come
una persona reale, e che ora amo
profondamente e di cui arrivo molto
spesso a condividere le scelte
esistenziali.

In altre parole, questi mezzi sono di
massa nei numeri che raggiungono
ma sono fortemente personalizzanti
nella percezione (si dirà che è



illusoria, ma è un effetto realissimo)
di intimità e “personalizzazione” che
generano.

La cosa interessante è che questa
intimità un romanzo di successo la
genera con centinaia di migliaia di
lettori, un prodotto televisivo in un
Paese come l’Italia, con cinque, sei,
otto milioni di persone
contemporaneamente, un film
hollywoodiano come Titanic
raggiunge in un anno forse più di un
miliardo o due di persone.

La percezione di questa paradossale
“intimità di massa” è oggi molto più
avvertita grazie alla possibilità che i
lettori/spettatori possano rispondere
sui siti dedicati, o sulle pagine che
(anche per motivi pubblicitari, certo)
le opere importanti aprono sui social
network. Oggi gli autori di opere
narrative di successo ricevono una
valanga di commenti e di feedback
che possono anche travolgerli, ma in



ogni caso sono una conferma
empirica di come queste opere
tocchino il cuore di un numero
enorme di persone.

Questa capacità di essere nello stesso
tempo enormemente massivo ma
anche di arrivare al cuore di ogni
lettore/spettatore è forse l’aspetto più
delicato dei moderni mezzi di
comunicazione, ma l’unione di questi
due estremi che sembrerebbero
inconciliabili moltiplica l’importanza
per noi cristiani di essere presenti
anche qui, dove si generano queste
ondate di storie che rivelano aspetti
prima sconosciuti o non considerati
del reale, queste rivelazioni che
diventano emozioni, quelle emozioni
che si trasformano in decisioni
esistenziali.

Una grande opportunità

In questo senso, la predicazione di
San Josemaría, che invita i laici a
prendere coscienza delle loro



responsabilità e a essere presenti nei
crocevia di intense relazioni umane,
ha un’applicazione particolarmente
forte – difficile pensare a “luoghi”
che siano maggiormente rilevanti al
giorno d’oggi –, e che può essere
straordinariamente feconda, in
questo ambito. Lui stesso notava
come un grande danno per la Chiesa
l’assenza (che, come notavamo, ha
radici storiche che ora sarebbe lungo
indagare) di cristiani ben formati da
queste agorà planetarie che sono il
cinema e la televisione.

San Josemaría insisteva anche sul
fatto che l’“apostolato dell’opinione
pubblica” è compito di tutti, e non è
quindi una sorta di “riserva” per
gente super-specializzata. È
importante però ricordare che, come
abbiamo visto in un brano della
Lettera del 1946 che abbiamo già
citato, questo allargamento di
responsabilità a tutti i cristiani non
significava per lui ridurre



minimamente la necessità di una
preparazione specifica, che deve
essere lunga, paziente, esigente, per
chi vuole lavorare professionalmente
in questi mezzi con speranza di
incidere positivamente. Non ci si può
illudere che bastino la buona volontà
o le buone intenzioni.

Questo “compito di tutti” significava
per lui che ogni cristiano deve
chiedersi che cosa può fare per
rendere presente Cristo anche in
questi mezzi. Da semplici cittadini
che scrivono lettere di
incoraggiamento o di protesta
(sempre con spirito costruttivo) per il
contenuto di giornali, film o
televisione fino all’organizzarsi in
associazioni di spettatori o di utenti
per meglio incidere
sull’orientamento dei media; dal
vivere responsabilmente il proprio
ruolo di fruitori di questi mezzi
(incidendo anche, ovviamente, sulle
vendite o meno di certi prodotti) al



ruolo di investitori pubblicitari che
decidono di comprare spazi in alcuni
media piuttosto che in altri, perché
alcuni media rispettano
maggiormente la dignità dei propri
utenti e fruitori; dal formare i figli al
gusto verso un intrattenimento ricco
di contenuti al proporre cineforum o
all’impegnarsi in ruoli di critica e di
orientamento attivo (in giornali, siti
internet, programmi radiofonici e
televisivi) verso la fruizione di
romanzi, film e prodotti televisivi.

Di nuovo qui, per San Josemaría non
si tratta di un compito in più, ma di
una responsabilità che viene dal
Battesimo, e che il cristiano deve
vivere senza complessi di inferiorità
di alcun tipo. Si tratta semplicemente
di vivere la dimensione sociale e
culturale della fede, con un giusto
pluralismo (anche nei gusti, negli stili
che si scelgono, nelle cose che si
amano secondo legittime preferenze)
ma senza venir meno alla propria



coerenza di cristiani al cento per
cento.

6. Non è un’utopia

In una recente lectio magistralis
tenuta presso l’Aula Magna della
Pontificia Università Lateranense in
occasione del compimento dei suoi
90 anni, un noto protagonista della
televisione italiana, Ettore Bernabei –
per quattordici anni (dal 1961 al
1974) Direttore generale della
televisione pubblica italiana Rai, e
poi dal 1992 promotore e presidente
di una casa di produzione televisiva
che ha realizzato prodotti quasi
sempre di grande successo in Italia, e
spesso nel mondo –, poteva
testimoniare con la forza di chi ha
passato quarant’anni in prima linea
nel duro e competitivo mondo della
comunicazione televisiva: “Nella mia
esperienza di comunicatore ho
constatato che quando si cerca di
ispirare la comunicazione a una



concezione di bene comune, si trova
sempre rispondenza da parte del
pubblico”.

Potremmo citare diverse altre
esperienze, ma ci limitiamo a
qualche breve considerazione finale
proprio su questa, che conosciamo
bene da vicino, per sottolinearne un
elemento a nostro parere cruciale.
Nell’esperienza di Ettore Bernabei,
con cui anche chi scrive ha avuto
molte occasioni di collaborazione a
partire dal 1999, il primato è sempre
alla persona, alla sua cultura, alla sua
formazione intellettuale. Le
tecnologie (su cui in modo errato e
presbite alcuni investono troppe
energie, togliendole invece alla
dimensione umanistica, narrativa,
filosofica e teologica) sono sempre un
elemento secondario che deve essere
al servizio dell’elaborazione del
racconto, cioè del contenuto da
trasmettere. Nella modalità di lavoro
della Lux Vide, il primato – anche



nell’investimento e nell’uso delle
risorse economiche – fino a oggi è
sempre appartenuto alla fase che
nell’industria cinematografica si
chiama di “sviluppo”, vale a dire il
lavoro paziente, profondo,
esigentissimo – e documentato
storicamente tutte le volte che si ha a
che fare con la Storia – per mettere a
punto la sceneggiatura, cioè il
progetto da portare sugli schermi,
eventualmente sacrificando qualcosa
del budget per la messa in scena e la
produzione. È una strategia che non
molti seguono, ma a parere di chi
scrive è assolutamente il modo giusto
di procedere, che si è rivelato sempre
efficace sia per qualità dei prodotti,
sia per risultati di pubblico.

Per concludere, come abbiamo visto,
l’atteggiamento predicato e proposto
da San Josemaría – che è ovviamente
al di sopra e previo rispetto alle
determinazioni concrete che ogni
iniziativa formativa o produttiva



realizza – va comunque proprio in
questa direzione di mancanza di
complessi di inferiorità, di lavoro
duro ed esigente, ma compiuto con la
consapevolezza che siamo eredi del
Regno.

Si tratta certamente di compiti non
facili, e la strada da recuperare è
molta, ma in questo cambio di secolo
e di millennio si avverte una
rinnovata presa di coscienza, da
parte dei cristiani, della
responsabilità di essere presenti in
questi mezzi. Ci riferiamo sia a
iniziative incoraggiate e proposte
dalla gerarchia episcopale (si pensi
alle televisioni cattoliche come
l’italiana Tv2000 o al rinnovato
impegno in quotidiani cattolici come
– sempre per limitarci al caso
italiano – l’autorevole Avvenire), ma
anche e soprattutto a iniziative di
singoli cristiani (alcune le abbiamo
molto brevemente citate) che qui
sarebbe lungo descrivere.



Da parte di chi scrive, c’è la
consapevolezza – anche questa
sperimentata su dati di fatto ed
esperienze ormai più che decennali
in ambito sia di formazione, sia di
realizzazione – che davvero, come
piaceva dire a San Josemaría, “si
sono aperti i cammini divini della
terra” e questi cammini, che sta a noi
percorrere, sono anche quelli dei
mezzi di comunicazione.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/limpegno-dei-
cristiani-nel-mondo-della-

comunicazione-riflessioni-a-partire-
dagli-insegnamenti-di-san-josemaria/

(14/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/limpegno-dei-cristiani-nel-mondo-della-comunicazione-riflessioni-a-partire-dagli-insegnamenti-di-san-josemaria/
https://opusdei.org/it/article/limpegno-dei-cristiani-nel-mondo-della-comunicazione-riflessioni-a-partire-dagli-insegnamenti-di-san-josemaria/
https://opusdei.org/it/article/limpegno-dei-cristiani-nel-mondo-della-comunicazione-riflessioni-a-partire-dagli-insegnamenti-di-san-josemaria/
https://opusdei.org/it/article/limpegno-dei-cristiani-nel-mondo-della-comunicazione-riflessioni-a-partire-dagli-insegnamenti-di-san-josemaria/
https://opusdei.org/it/article/limpegno-dei-cristiani-nel-mondo-della-comunicazione-riflessioni-a-partire-dagli-insegnamenti-di-san-josemaria/

	L’impegno dei cristiani nel mondo della comunicazione: riflessioni a partire dagli insegnamenti di San Josemaría

