
opusdei.org

Pregare con l'inno
eucaristico "Adoro
Te Devote"

In occasione del settimo
anniversario della morte di
mons. Javier Echevarría,
prelato dell'Opus Dei,
condividiamo questa lettera che
scrisse nel 2004 per aiutare la
preghiera di ciascuno sull'inno
eucaristico “Adoro te devote”. Il
testo della lettera è disponibile
nei formati Epub, PDF e Mobi.

03/12/2004



«Nella Santissima Eucaristia è
racchiuso tutto il bene spirituale
della Chiesa, cioè lo stesso Cristo,
nostra Pasqua e Pane vivo che,
mediante la sua carne vivificata dallo
Spirito Santo e vivificante, dà vita
agli uomini»[1]. Questa misteriosa e
ineffabile manifestazione dell’amore
di Dio verso l’umanità, occupa un
posto privilegiato nel cuore dei
cristiani e, tangibilmente, dei figli di
Dio nell’Opus Dei. Questo ci
insegnava il nostro amatissimo Padre
con il suo esempio, con la sua
predicazione e con i suoi scritti,
quando affermava che l’Eucaristia
costituisce «il centro e la radice della
vita spirituale del cristiano»[2].

Perciò ci ha colmato di gioia la
decisione del Santo Padre, resa
pubblica nella scorsa Solennità del 
Corpus Domini , di celebrare un Anno
dell’Eucaristia nella Chiesa
universale. Ricorderete che questo
tempo comincia in questo mese di



ottobre, con il Congresso Eucaristico
Internazionale di Guadalajara, in
Messico, e si concluderà nell’ottobre
del 2005 con l’Assemblea ordinaria
del Sinodo dei Vescovi, dedicata
proprio a questo mirabile
Sacramento.

In continuità ideale con il Giubileo
del 2000 e nello spirito della Lettera
Apostolica Novo Millennio ineunte ,
esprimo il desiderio che i fedeli della
Prelatura, i Cooperatori e le persone
che si formano al calore dello spirito
dell’Opera, assecondino giorno dopo
giorno il Romano Pontefice e si
adoperino con tutte le forze affinché
la Santa Eucaristia diventi sempre di
più il centro della loro intera
esistenza. Vi suggerisco anche,
nell’Anno eucaristico, uniti alla
Madonna nella recita del Rosario e
mossi dall’esempio di San Josemaría,
di recarvi spesso davanti al
tabernacolo per dire con profonda
sincerità a Gesù, fattosi Ostia Santa: 



Adoro te devote ! Proponiamoci
questa meta e impegniamoci a
raggiungerla, perché la nostra vita
varrà tanto quanto l’intensità della
nostra pietà eucaristica.

Adoro te devote, latens Deitas,
quæ sub his figuris vere latitas

Tanto Dio amò il mondo

Cominciamo con un atto personale di
profonda adorazione dell’Eucaristia,
di Cristo stesso, perché in questo
Santissimo Sacramento «è contenuto
veramente, realmente,
sostanzialmente il corpo e il sangue
di nostro Signore Gesù Cristo, e,
quindi, il Cristo tutto intero»[3]. Gesù
è presente, ma non si vede: è
nascosto sotto le specie del pane e del
vino[4] . «È nascosto nel Pane [...] per
amor tuo»[5].

L’amore per le creature che Egli
manifesta è il motivo per cui è
rimasto fra noi, in questo mondo,



sotto il velo eucaristico. «Sin da
piccolo ho capito perfettamente il
perché dell’Eucaristia: è un
sentimento che proviamo tutti;
restare per sempre accanto a colui
che amiamo»[6]. San Josemaría,
considerando il mistero dell’amore di
Cristo che pone le sue delizie
trattenendosi tra i figli degli uomini
(cfr Pro 8, 31), che non vuole lasciarci
orfani (cfr Gv 14, 18), che ha deciso di
stare con noi fino alla consumazione
dei secoli (cfr Mt 28, 20), spiegava il
motivo dell’istituzione di questo
Sacramento con l’immagine delle
persone che debbono separarsi.
«Vorrebbero stare sempre insieme,
però il dovere - un qualunque dovere
- li costringe a dividersi»; allora, non
avendo altra possibilità, «si
scambiano un ricordo, forse una
fotografia», ma «non possono fare di
più, perché il potere delle creature
non è all’altezza del loro volere».
Gesù, Dio e Uomo, supera questi
limiti per amore nostro. «Ciò che noi



non possiamo fare, lo può fare il
Signore». Egli «non ci lascia un
simbolo, ma la realtà: ci lascia se
stesso»[7] , colui che nacque da Maria
a Betlemme, che lavorò a Nazaret e
percorse la Galilea e la Giudea e che
morì crocifisso sul Golgota, colui che
risuscitò gloriosamente il terzo
giorno e apparve ripetutamente ai
suoi discepoli [8].

La fede cristiana ha confessato
sempre questa identità, anche per
respingere le nostalgie di quanti
giustificavano il loro scarso spirito
cristiano, dicendo di non vedere il
Signore come accadeva ai primi
discepoli; o di quanti asserivano che
si sarebbero comportati ben
diversamente se avessero potuto
stare fisicamente accanto a lui.
«Quanti sono quelli che ora dicono:
“Vorrei vedere le sue fattezze, la sua
figura, le sue vesti, i suoi calzari!”.
Ma ecco che puoi vederlo, puoi
toccarlo, puoi mangiarlo. Tu vorresti



vedere le sue vesti; ma Egli ti dà se
stesso, non solo perché tu lo veda, ma
perché lo tocchi e lo mangi, e lo
riceva dentro di te. Nessuno, dunque,
si avvicini sfiduciato, tiepido: ma
tutti ardenti, ferventi e vigilanti»[9].

Un Dio vicino

San Josemaría ci ha insegnato a fare
pienamente nostra la fede dalla
presenza reale di Cristo
nell’Eucaristia, affinché il Signore
entri veramente nella nostra vita e
noi nella sua, e lo guardiamo e lo
contempliamo, con gli occhi della
fede, come una persona realmente
presente: ci vede, ci ascolta, ci
aspetta, ci parla, si avvicina e ci
cerca, si immola per noi nella Santa
Messa[10].

Nostro Padre diceva che gli uomini
hanno la tendenza a immaginare il
Signore «lassù, lontano, dove brillano
le stelle», quasi non si interessi delle
sue creature; e non riescono a



credere «che è sempre anche al
nostro fianco»[11]. Forse avrete
incontrato persone che considerano
il Creatore molto diverso dagli
uomini, senza particolare interesse
per le piccole o grandi vicende della
vita dell’uomo. Noi, invece, sappiamo
che non è così, ma che «eccelso è il
Signore e guarda verso l’umile» (Sal
137, 6, Vg): si rivolge a ciascuno di
noi con amore, tutto ciò che è nostro
gli interessa.

«Il Dio della nostra fede non è un
essere lontano, che contempla
impassibile la sorte degli uomini: le
loro fatiche, le loro lotte, le loro
angosce. È un padre che ama i suoi
figli fino al punto da inviare il Verbo,
Seconda Persona della Santissima
Trinità, affinché si incarni, muoia per
noi e ci redima. È lo stesso Padre
affettuoso che adesso ci attrae
dolcemente a sé con l’azione dello
Spirito Santo che abita nei nostri
cuori»[12]. Il suo amore e il suo



interessamento infinito per ciascuno
di noi hanno indotto il Figlio a
rimanere nell’Ostia Santa, oltre che a
incarnarsi, lavorare e soffrire come
gli uomini suoi fratelli. È veramente
Emanuele, Dio con noi. «Il Creatore si
è prodigato per amore delle sue
creature. Nostro Signore Gesù Cristo,
come se non bastassero tutte le altre
prove della sua misericordia,
istituisce l’Eucaristia perché
possiamo averlo sempre vicino, dal
momento che Egli - per quanto ci è
dato di capire -, pur non
abbisognando di nulla, mosso dal suo
amore, non vuole fare a meno di
noi»[13].

Atti di adorazione

Al cospetto di questo mistero di fede
e di amore, cadiamo in adorazione; è
inevitabile, perché solo così
mostriamo adeguatamente di
credere che l’Eucaristia è Cristo
veramente, realmente e



sostanzialmente presente con il suo
Corpo, il suo Sangue, la sua Anima e
la sua Divinità. Anche questa
disposizione è necessaria, perché
solo così il nostro amore, sottomesso
e completo, offre risposta adeguata
all’immenso amore di Gesù per
ciascuno di noi (cfr Gv 13, 1; Lc 22,
15). La nostra adorazione di Cristo, in
quanto Dio, nel sacramento,
comprende insieme un gesto esterno
e una devozione interna: ci si
innamora. Non è un ritualismo
convenzionale, ma un’oblazione
intima della persona che si riflette
esternamente. «Nella Santa Messa
noi adoriamo, compiendo con amore
il primo dovere della creatura verso
il Creatore: “Adorerai il Signore Dio
tuo, e Lui solo servirai” ( Dt 6, 13; Mt
4, 10). Non si tratta di adorazione
fredda, esteriore, servile; ma di
intima consapevolezza, di dedizione,
di tenero amore filiale»[14].



I gesti di adorazione - chinare la testa
o piegare il corpo, genuflettersi,
prostrarsi - esprimono sempre
riverenza, affetto, sottomissione,
annullamento, desiderio di unione,
di servizio e mai, naturalmente,
servilismo. La vera adorazione non
significa allontanamento, distanza,
ma è una identificazione d’amore,
perché «un figlio di Dio tratta il
Signore come Padre. Non con
ossequio servile né con riverenza
formale, ma con sincerità e
fiducia»[15].

Quanta importanza dava San
Josemaría alle manifestazioni di
devozione, per quanto piccole
potessero sembrare! Sono particolari
pieni di significato, che rivelano la
finezza interiore di una persona, la
qualità della sua fede e del suo
amore. «Che fretta hanno ormai tutti
quanti nei riguardi di Dio! [...]. Tu
non avere fretta. Non fare, al posto di
una devota genuflessione, una



contorsione del corpo che è una
specie di sberleffo [...]. Fa’ la
genuflessione così, adagio, con
devozione, ben fatta. E mentre adori
Gesù sacramentato, digli nel tuo
cuore: Adoro te devote, latens deitas .
Ti adoro, mio Dio nascosto»[16].

Un’importanza ancora maggiore egli
attribuiva alla disposizione interiore
di amore che deve permeare tutte le
manifestazioni esterne della
devozione eucaristica. L’adorazione
di Gesù presente nel sacramento va
dalla contemplazione del suo amore
per noi all’umile dichiarazione
d’amore per Lui della creatura; ma
non è solo una questione di parole,
che pure sono necessarie, ma
soprattutto di fatti esterni e interiori
di donazione: «Parliamo con il
Signore, ciascuno di noi, dicendogli
senza parole che niente potrà
separarci da Lui, che la sua
disponibilità - inerme - a restare
sotto le apparenze, così fragili, del



pane e del vino ci ha convertiti a una
schiavitù volontaria»[17]. Facendo eco
a San Giovanni Damasceno, San
Tommaso d’Aquino spiega che, nella
adorazione autentica, l’umiliazione
esteriore del corpo manifesta ed
eccita la devozione interiore
dell’anima, l’anelito di sottomettersi
a Dio e di servirlo[18].

Non dobbiamo temere - tutto il
contrario! - di ripetere al Signore che
lo amiamo e lo adoriamo, ma
dobbiamo avvalorare le parole con le
nostre azioni, aderendo e obbedendo
alla sua volontà: «Dio Nostro Signore
ha bisogno che gli ripetiate ogni
giorno, quando lo ricevete: Signore,
credo che sei Tu, credo che sei
realmente nascosto nelle specie
sacramentali! Ti adoro, ti amo!
Quando lo andate a trovare in
oratorio, ripeteteglielo nuovamente:
Signore, credo che sei realmente
presente! Ti adoro, ti amo! Questo
significa amare il Signore. Così lo



ameremo sempre di più. Poi,
continuate ad amarlo durante la
giornata, pensando e mettendo in
pratica questa considerazione: voglio
terminare bene ogni cosa per amore
di Gesù, che ci presiede dal
tabernacolo»[19].

Tibi se cor meum totum subiicit,
quia, te contemplans, totum déficit

Stupirsi davanti al mistero d’amore

Davanti alla donazione di Gesù
nell’Eucaristia, quante volte nostro
Padre ha ripetuto: «È rimasto per te»;
«Si è umiliato fino a questo estremo
per amor tuo»[20]. Nel contemplare
tanto amore, il cuore credente
rimane fulminato, colmo di
ammirazione, e desidera
contraccambiare, consegnandosi del
tutto al Signore. «Io mi commuovo
dinanzi a questo mistero
d’Amore»[21]. Coltiviamo questo
sentimento, questa disposizione
dell’intelletto e della volontà, per non



abituarci e per conservare l’animo
semplice del bambino che si
meraviglia davanti ai doni che suo
padre gli prepara. Diciamo anche,
con profonda gratitudine: «Grazie,
Gesù, grazie per esserti abbassato
tanto, fino a saziare tutte le necessità
del nostro povero cuore»[22]. Come
conseguenza logica, mettiamoci a
cantare, lodando nostro Padre Dio,
che ha voluto nutrire i suoi figli con
il Corpo e il Sangue di suo Figlio; e
lodiamolo senza posa, sapendo che la
lode non sarà mai sufficiente[23].

Gesù è rimasto nell’Eucaristia per
guarire la nostra fragilità, i nostri
dubbi, paure, angosce; per alleviare
la nostra solitudine, le perplessità, gli
scoraggiamenti; per farci compagnia
lungo il cammino; per sostenerci
nella lotta; ma soprattutto per
insegnarci ad amare, per attrarci al
suo Amore. «Quando contemplate
l’Ostia Santa esposta nell’ostensorio
sull’altare, pensate che amore, che



tenerezza è quella di Cristo. Io me lo
spiego per l’amore che vi porto; se,
lavorando lontano, potessi stare nello
stesso tempo accanto a ciascuno di
voi, come lo farei volentieri! Cristo,
invece, può farlo! Ed Egli, che ci ama
con un amore infinitamente
superiore a quello che tutti i cuori
della terra possono albergare, è
rimasto affinché possiamo unirci
sempre alla sua Santissima Umanità,
e per aiutarci, per consolarci, per
fortificarci, affinché siamo fedeli»[24].

«I miei pensieri non sono i vostri
pensieri, le vostre vie non sono le
mie vie - oracolo del Signore -.
Quanto il cielo sovrasta la terra,
tanto le mie vie sovrastano le vostre
vie, i miei pensieri sovrastano i vostri
pensieri» ( Is 55, 8-9). La logica
eucaristica supera ogni logica
umana, non solo perché la presenza
di Cristo sotto le specie sacramentali
è un mistero che mai potremo
comprendere pienamente col nostro



intelletto, ma anche perché la
donazione di Cristo nell’Eucaristia va
molto oltre la piccolezza del cuore
umano, oltre quella di tutti i cuori
umani messi insieme. Alle facoltà
della nostra mente tanta generosità
può apparire inspiegabile, perché è
molto lontana dagli egoismi grandi o
piccoli che tante volte ci tendono un
agguato.

«Il pazzo più grande che ci sia mai
stato e che mai ci sarà è Lui. C’è
pazzia più grande di darsi come e a
chi Egli si dà? Perché sarebbe già
stata pazzia il farsi e restare
Bambino indifeso; però, in tal caso,
anche molti cattivi si sarebbero
inteneriti, e non avrebbero osato
maltrattarlo. Gli parve poco: volle
annichilirsi di più e darsi di più. E si
è fatto cibo, si è fatto Pane. Divino
Pazzo! Come ti trattano gli uomini?...
E io stesso?»[25].



È necessario dilatare il cuore per
avvicinarsi a Gesù sacramentato. È
vero, occorre avere fede; ma per
essere anima di Eucaristia, occorre
anche “saper amare”, “sapersi dare
agli altri”, imitando, nella nostra
piccolezza, la donazione di Cristo a
tutti e a ciascuno. Con la sua
esperienza personale, San Josemaría
ha potuto confidarci: «La frequenza
con cui facciamo visita al Signore è in
funzione di due fattori: fede e cuore;
vedere la verità e amarla»[26].

Alla “scuola” di San Josemaría

Nostro Padre assaporò in profondità,
sin dalla prima giovinezza, l’amore
di Cristo presente in questo
Sacramento, perché aveva una fede
enorme - «che si poteva tagliare» - e
perché sapeva amare: poteva porsi
«come esempio di uomo che sa
amare». Per questo la «pazzia
d’amore» del Signore che ci si dona
in questo Sacramento «gli rubò il



cuore», e comprese a quali vertici di
annichilimento e di umiliazione era
arrivato il Signore per il tenero e
forte affetto verso ciascuno di noi.
Anche per questo seppe ricambiare
un tale amore senza rifugiarsi in un
generico anonimato: si considerò
direttamente interpellato da Cristo
che nell’Eucaristia si offriva per la
sua vita e per quella di tutti, e a buon
diritto poté dunque scrivere,
riferendosi al Santo Sacrificio: «La
“nostra” Messa, Gesù...»[27].

Percorriamo ogni giorno l’itinerario
del nostro amatissimo Fondatore:
chiediamo al Signore molte volte, con
gli Apostoli e con San Josemaría: 
adauge nobis fidem! ; così
impareremo, alla “scuola di
Mariano” a darci costantemente agli
altri, cominciando a servire coloro
che ci stanno accanto con una
attenzione ricolma di amore
sacrificato. Così sapremo entrare
anche noi nel mistero dell’Amore



eucaristico e unirci intimamente al
sacrificio di Cristo. Nello stesso
tempo, l’amore che proviamo verso il
Signore sacramentato ci spingerà a
darci agli altri, senza farci notare,
senza farlo pesare: come ha fatto Lui.
«Gesù è venuto sulla terra ed è
rimasto in mezzo a noi
nell’Eucaristia per amore e per
insegnarci ad amare»[28].

Nella nostra condotta personale
dobbiamo imitare Gesù, che oblatus
est quia ipse voluit ( Is 53, 7, Vg): la
decisa determinazione interiore di
donarsi alla persona amata, di fare
ciò che essa spera e chiede. Abbiamo
bisogno di un cuore puro, pieno degli
affetti giusti, vuoto di disordini
introdotti da un io esorbitante. «Le
manifestazioni esterne dell’amore
devono nascere dal cuore, e
continuare in una testimonianza di
vita cristiana [...]. Rendiamo le nostre
parole vere, chiare, opportune: che
sappiano consolare e aiutare, che



sappiano soprattutto portare agli
altri la luce di Dio»[29].

L’essere veramente anime di
Eucaristia non si riduce a una fedele
osservanza di alcune formalità, che
d’altra parte sono indispensabili; ma
comporta la donazione completa del
cuore e della vita, per amore a Colui
che ci ha donato e ancora oggi ci
dona la sua con una generosità
assoluta. Impariamo dalla Madonna
l’umiltà e la disponibilità senza
condizioni ad amare, accogliere e
servire Gesù. Meditiamo spesso,
come ci suggeriva il nostro
amatissimo Padre, che Ella «fu
concepita immacolata perché potesse
albergare Gesù Cristo nel suo seno»;
e riflettiamo sulla domanda con cui
concludeva l’invito: «Se il
rendimento di grazie deve essere
proporzionato alla differenza che
corre tra il dono e i meriti, non
dovremmo trasformare tutta la



nostra giornata in una incessante
Eucaristia?»[30].

Visus, tactus, gustus in te fallitur,
sed audítu solo tuto creditur

Con la luce della fede

Quanto è evidente, davanti al
Santissimo Sacramento, la sconfitta
dei sensi! L’esperienza sensibile, la
via naturale per la quale la nostra
intelligenza conosce le cose, in
questo caso non basta. Solo l’udito
salva l’uomo dal naufragio sensibile
davanti all’Eucaristia. Solo
ascoltando la Parola di Dio che rivela
ciò che la mente non percepisce
attraverso la sensibilità, e
accogliendola con la fede, si riesce a
sapere che la sostanza, pur
sembrandolo, non è pane ma il corpo
di Cristo, non è vino ma il sangue del
Redentore.

Anche l’intelletto naufraga, perché
non riesce e non riuscirà mai a



comprendere la possibilità che, pur
rimanendo del pane e del vino ciò
che è sensibile - le “specie” -, la realtà
sostanziale costituisca il Corpo e il
Sangue di Cristo. «Tu non vedi, non
comprendi, ma la fede ti conferma,
oltre la natura»[31].

Grazie a questa virtù teologale,
davanti al Mistero eucaristico si
raggiunge la certezza che alla sola
ragione umana appare impossibile.
«Signore, io credo fermamente.
Grazie per averci concesso la fede!
Credo in Te, in questa meraviglia di
amore che è la tua Presenza Reale
sotto le specie eucaristiche, dopo la
consacrazione, sull’altare e nei
Tabernacoli dove sei riservato. Credo
più che se ti udissi con le mie
orecchie, più che se ti vedessi con i
miei occhi, più che se ti toccassi con
le mie mani»[32].

«È tutta intera la nostra fede a essere
posta in atto quando crediamo in



Gesù e nella sua presenza reale sotto
le specie del pane e del vino»[33]. Fede
nel potere del Creatore, fede in Gesù,
che afferma: «Questo è il mio corpo»,
e aggiunge: «Questo è il calice del
mio sangue»; fede nell’azione
ineffabile dello Spirito Santo, che è
intervenuto nell’incarnazione del
Verbo nel seno della Vergine e ora
interviene nella mirabile
conversione eucaristica, nella
transustanziazione.

Fede nella Chiesa, che ci insegna:
«Cristo, nostro Redentore, ha detto
che ciò che offriva sotto la specie del
pane (cfr Mt 26, 26-29; Mc 14, 22-25; 
Lc 22, 19s; 1 Cor 11, 24-26) era
veramente il suo corpo; nella Chiesa
di Dio vi fu sempre la convinzione, e
questo santo Concilio lo dichiara ora
di nuovo, che con la consacrazione
del pane e del vino si opera la
conversione di tutta la sostanza del
pane nella sostanza del corpo di
Cristo, nostro Signore, e di tutta la



sostanza del vino nella sostanza del
suo sangue. Questa conversione,
quindi, in modo conveniente e
appropriato è chiamata dalla Santa
Chiesa Cattolica
transustanziazione»[34].

In continuità con quel Concilio e con
l’intera Tradizione, il Magistero
successivo ha insistito sul fatto che
«ogni spiegazione teologica, che tenti
di penetrare in qualche modo questo
mistero, per essere in accordo con la
fede cattolica deve mantenere fermo
che nella realtà obiettiva,
indipendentemente dal nostro
spirito, il pane e il vino hanno
cessato di esistere dopo la
consacrazione, sicché da quel
momento sono il Corpo e il Sangue
adorabili del Signore Gesù ad essere
realmente dinanzi a noi»[35].

Vi consiglio, soprattutto durante l’ 
Anno dell’Eucaristia , di rileggere e
meditare alcuni dei più importanti



documenti che il Magistero della
Chiesa ha dedicato al Santissimo
Sacramento[36] . Accogliamo con
intima gratitudine questi venerati
testi, rinforzando la nostra 
obœdientia fidei alla Parola di Dio che
in questi insegnamenti ci viene
trasmessa con l’autorità data da
Cristo [37].

Credo quidquid dixit Dei Filius: nil
hoc verbo veritatis verius

Parole di vita

La nostra fede si fonda sulle parole
stesse del Signore, che la Chiesa ha
interpretato sempre così come sono,
vale a dire in senso pienamente
reale. Dopo aver moltiplicato i pani e
i pesci, il Signore disse: «Io sono il
pane vivo, disceso dal cielo. Se uno
mangia di questo pane vivrà in
eterno e il pane che io darò è la mia
carne per la vita del mondo» ( Gv 6,
51). Non parlava in termini figurati;
se così fosse stato, nel constatare che



molti, compresi alcuni discepoli, si
scandalizzavano per ciò che diceva,
si sarebbe espresso con altri termini.
Ma non lo fece; al contrario,
confermò con forza: «Chi mangia la
mia carne e beve il mio sangue ha la
vita eterna e io lo risusciterò
nell’ultimo giorno. Perché la mia
carne è vero cibo e il mio sangue
vera bevanda» ( Gv 6, 54-55).
Affinché non pensassero che stava
per offrirsi loro come alimento in
una forma materiale e sensibile,
aggiunse: «È lo Spirito che dà la vita,
la carne non giova a nulla; le parole
che vi ho detto sono spirito e vita» ( 
Gv 6, 63).

Sono parole del Verbum spirans
amorem : parole d’amore, che
portano all’amore, perché rivelano
l’Amore di Dio verso l’umanità, che
annunciano la Buona Novella: «La
Trinità si è innamorata dell’uomo»[38].
È mai possibile che le nostre cose
non gli importino nulla? È mai



possibile che non intervenga in
nostro favore nel momento del
bisogno? «Sion ha detto: “Il Signore
mi ha abbandonato, il Signore mi ha
dimenticato”. Si dimentica forse una
donna del suo bambino, così da non
commuoversi per il figlio del suo
seno? Anche se ci fosse una donna
che si dimenticasse, io invece non ti
dimenticherò mai» ( Is 49, 14-15).
Con l’incarnazione del Verbo,
l’interesse, l’attenzione di Dio per
ciascuno di noi ci arriva attraverso il
suo Cuore umano. «Gesù si
commuove alla vista della fame e del
dolore, ma soprattutto si commuove
alla vista dell’ignoranza: “Gesù vide
molta folla e si commosse per loro,
perché erano come pecore senza
pastore e si mise a insegnare loro
molte cose” ( Mc 6, 34)»[39].

Un atteggiamento di fiducia

Sul piano naturale è logico
sottolineare l’importanza



dell’esperienza sensibile come
fondamento della scienza e del
sapere. Ma se gli occhi «restano
attaccati alle cose terrene», non è
difficile e non è strano che succeda
ciò che descriveva nostro Padre: «Gli
occhi dell’anima si annebbiano; la
ragione si crede autosufficiente per
comprendere tutto prescindendo da
Dio [...]. L’intelligenza umana si
considera il centro dell’universo, si
esalta ancora una volta al
“diventerete come Dio” ( Gn 3, 5) e,
tutta piena d’amore per se stessa,
volge le spalle all’amore di Dio»[40]. In
un’epoca che «favorisce un clima
mondiale teso a incentrare tutto
sull’uomo, in un ambiente di
materialismo che ignora la vocazione
trascendente dell’uomo»[41] ,
dobbiamo coltivare in noi e
diffondere attorno a noi
l’atteggiamento di apertura verso gli
altri, di una ragionevole fiducia nella
loro parola.



Prima vi dicevo che, per poter
comprendere la «suprema benignità
divina»[42] dell’Eucaristia, è
necessario “saper amare”;
considerate però che è ugualmente
necessario “saper ascoltare” e
confidare, prima di tutto, in Dio e
nella sua Chiesa. La fede in Gesù
sacramentato, che è sottomissione e,
contemporaneamente, elevazione
dell’intelligenza, ci libererà dalla
spirale nefasta che allontana da Dio e
dagli altri; ci difenderà dalla «totale
presunzione» che nasconde «il
peggiore dei mali»[43]. Prostrare
l’intelligenza davanti alla Parola
increata, nascosta nelle specie del
pane, ci aiuta anche a non fidarci
soltanto dei nostri sensi e del nostro
giudizio e a rafforzare in noi
l’autorità di Dio che non si sbaglia né
può sbagliarsi.

Nel tabernacolo si cela la fortezza, il
rifugio più sicuro contro i dubbi, i
timori e le inquietudini[44] . Questo è



il Sacramento della Nuova Alleanza,
dell’Alleanza eterna, novità ultima e
definitiva perché non ce ne sarà
un’altra. Senza Cristo l’uomo e il
mondo sarebbero nell’oscurità.
Anche la vita del cristiano diventa
sempre più buia se si separa da Lui.
Questo Sacramento, con la sua
definitiva novità, scaccia per sempre
le cose vecchie, l’incredulità, il
peccato. «Dobbiamo rifiutare e
allontanare da noi tutto quanto è
caduco, dannoso o inutile: lo
scoraggiamento, la sfiducia, la
tristezza, la viltà. La Sacra Eucaristia
comunica ai figli di Dio la novità
divina; e a noi tocca corrispondere in
novitate sensus , rinnovando tutto il
nostro sentire e il nostro operare. Ci
è stato dato un principio nuovo di
energia, una radice potente innestata
nel Signore»[45].

In cruce latebat sola Deitas, at hic
latet simul et humanitas



Con Cristo sul Calvario

La celebrazione dell’Eucaristia ci
colloca sul Calvario, perché «in
questo divino sacrificio, che si
compie nella Messa, è contenuto e
immolato in modo incruento lo
stesso Cristo, che si offerse una sola
volta in modo cruento sull’altare
della croce (cfr. Eb 9, 27) [...]. Si
tratta, infatti, di una sola e identica
vittima e lo stesso Gesù la offre ora
per il ministero dei sacerdoti, Egli
che un giorno offrì se stesso sulla
croce: diverso è solo il modo di
offrirsi»[46]. Al Calvario abbiamo
accesso «non soltanto per mezzo di
un ricordo pieno di fede, ma anche in
un contatto attuale, poiché questo
sacrificio ritorna presente ,
perpetuandosi sacramentalmente in
ogni comunità che lo offre per mano
del ministro consacrato»[47].

Sul Golgota, su un’altra croce,
accanto a Gesù c’è Dima, il buon



ladrone. Insieme a lui ci troviamo
davvero davanti alla stessa Persona e
assistiamo allo stesso drammatico
avvenimento. Siamo anche in
accordo con lui, o almeno vorremmo
esserlo, nella fede profonda in questa
Persona: egli credette che Gesù
portava con sé il Regno di Dio e,
pentito, desiderò stare con Cristo nel
Suo Regno. Noi crediamo
ugualmente che è Dio, il Figlio di Dio,
che si fece uomo per salvarci; ma ci
distinguiamo dal peccatore contrito
per il fatto che egli vedeva l’umanità
di Cristo, ma non la divinità; noi,
invece, in Gesù sacramentato, non
vediamo né la divinità né l’umanità.

Il ladrone pentito

A differenza dell’altro malfattore,
Dima riconosceva le proprie colpe,
accettava il castigo meritato per le
sue offese e confessava la santità di
Gesù. «Egli non ha fatto nulla di
male» ( Lc 23, 41). Anche noi



preghiamo il Signore di accoglierci
nel suo Regno. Per riceverlo più
purificati nel nostro petto,
confessiamo le nostre colpe e gli
chiediamo perdono; quando è
necessario, come ci insegna la Chiesa,
ricorrendo prima, con un dolore
costruttivo, al sacramento della
Riconciliazione:

«Se nessuno può partecipare a una
sacra funzione senza una santa
disposizione [...], tanto più il
cristiano con maggior cura deve
evitare di riceverlo senza una grande
venerazione e santità, soprattutto
poiché leggiamo queste parole, piene
di timore, dell’Apostolo: “Chi mangia
e beve senza riconoscere il corpo del
Signore, mangia e beve la propria
condanna” (1 Cor 11, 29). Colui che
vuole comunicarsi deve richiamare
alla mente il suo precetto: “Ciascuno,
pertanto, esamini se stesso” ( 1 Cor
11, 28). La consuetudine della Chiesa
dichiara che questo esame è



necessario perché nessuno,
consapevole di essere in peccato
mortale, per quanto possa ritenersi
contrito, si accosti alla Santa
Eucaristia senza avere premesso la
confessione sacramentale»[48].

L’umanità di Cristo crocifisso ha
indotto Dima a non irrigidirsi e ad
accettare con mansuetudine la
sofferenza, respingendo la
tentazione di ribellarsi. «Umiltà di
Gesù: a Betlemme, a Nazaret, sul
Calvario... Ma la sua umiliazione e il
suo annichilimento sono maggiori
nell’Ostia Santissima: più che nella
stalla, che a Nazaret, che sulla
Croce»[49]. Imitiamo il latro pœnitens
nella disposizione umile, a maggior
ragione perché l’esempio di
annichilimento nell’Eucaristia, che
contempliamo con la fede, è ancora
maggiore di quello che egli vide con i
suoi occhi sul Calvario. Quando l’«io»
si erge superbo, reclamando diritti di
comodità e di sensualità,



riconoscimenti o ringraziamenti, il
rimedio consiste nel guardare il
Crocifisso, andare dal tabernacolo,
partecipare sacramentalmente al suo
sacrificio. A questa conclusione
arrivava nostro Padre, che chiudeva
così un punto di Cammino : «Perciò,
quanto sono obbligato ad amare la
Messa!»[50].

Cattedra di tutte le virtù

San Tommaso d’Aquino scrive che
Cristo sulla Croce dà esempio di ogni
virtù: « Passio Christi sufficit ad
informandum totaliter vitam nostram
»[51] , basta volgere gli occhi al
Crocifisso per imparare tutto ciò di
cui abbiamo bisogno nella vita. E
insiste: « Nullum enim exemplum
virtutis abest a Cruce »[52] , non
mancano esempi di nessuna virtù, di
tutte ve ne sono esempi abbondanti:
fortezza, pazienza, umiltà, distacco,
carità, obbedienza, disprezzo degli
onori, povertà, abbandono...



Dell’Eucaristia possiamo affermare
altrettanto: è cattedra eccelsa
d’amore e di umiltà; in questo Dono
divino possiamo rafforzarci anche
nelle altre virtù cristiane. «Nella
Sacra Eucaristia e nell’orazione
troviamo la cattedra da cui
impariamo a vivere, servendo
lietamente tutte le anime: a
governare, continuando a servire; a
obbedire liberamente, volendo
obbedire; a cercare l’unità nel
rispetto della varietà, della diversità,
nell’identificazione più intima»[53].

In modo particolare, dimostra di
essere cattedra per le virtù che
bisogna coltivare ogni giorno nel
lavoro e in famiglia, nelle situazioni
comuni delle persone normali: saper
aspettare, saper accogliere tutti,
essere sempre disponibili... Il silenzio
di Gesù sacramentato è eloquente
soprattutto per chi, come noi, deve
santificarsi nel bel mezzo della
strada , affaccendato in mille



occupazioni in apparenza di scarsa
importanza. Dal silenzio di quella
sede, Egli ci indica che la vita
ordinaria ci offre, insieme all’umiltà
nella quale si svolge, una continua
possibilità di santificazione e di
apostolato; essa racchiude in sé tutto
il tesoro e la forza di Dio, che
interviene e dialoga in ogni istante
con noi e s’interessa persino della
caduta di un solo capello della
creatura (cfr Mt 10, 29).

Contemplando Gesù nel sacramento,
ci sentiamo impegnati a muoverci
con rettitudine d’intenzione, senza
altra volontà che compiere la Volontà
di Dio: servire le anime perché
arrivino in Cielo. Si scopre così
l’importanza di darci agli altri,
spendendo la propria esistenza nello
stare insieme agli uomini nostri
fratelli, senza chiasso, con pazienza,
con discrezione; con l’amicizia e con
l’affetto manifestati in opere, forse
piccole, ma pratiche e utili; con la



disponibilità di tempo e con la
grandezza di cuore che sa
pronunciare per tutti, per ognuno, la
parola opportuna, il consiglio e la
consolazione necessari, il
chiarimento dottrinale e la
correzione fraterna.

«Egli si adatta a tutto, accetta tutto, si
espone a tutto - ai sacrilegi, alle
bestemmie, alla fredda indifferenza
di tanti - pur di offrire, anche a un
solo uomo, l’occasione di scoprire i
palpiti del suo Cuore ardente, nel suo
petto ferito»[54].

Donarsi al servizio degli altri

Alla presenza reale di Gesù nel
Tabernacolo, si comprende
l’ineffabile efficacia del «nascondersi
e scomparire», che non consiste nel
dolce far niente, nell’isolarsi dagli
altri, nell’evitare di influire sulle
vicende nel proprio ambito
familiare, professionale o sociale. Si
traduce, piuttosto, nel dare tutta la



gloria a Dio e nel rispettare la libertà
degli altri, ma anche nello spingerli
verso il Signore, non rudemente, ma
con la “coazione” della propria
donazione e della virtù lieta e
generosa.

Guardando il Signore sacramentato,
ci persuadiamo della convenienza di
“farci pane”, in modo che gli altri
possano cibarsi di ciò che è nostro -
della nostra orazione, del nostro
servizio, della nostra gioia - per fare
passi avanti nel cammino della
santità. Ci convinceremo della
necessità del «sacrificio nascosto e
silenzioso»[55] , senza spettacolo né
gesti magniloquenti. «Gesù è rimasto
nell’Eucaristia per amore..., per te. È
rimasto, pur sapendo come lo
avrebbero ricevuto gli uomini..., e
come lo ricevi tu. È rimasto, affinché
te ne cibi, affinché tu gli faccia visita
e gli racconti le tue cose e,
frequentandolo nell’orazione accanto
al Tabernacolo e nella ricezione del



Sacramento, ti innamori ogni giorno
di più, e faccia in modo che altre
anime - molte! - seguano lo stesso
cammino»[56].

Nell’Eucaristia Gesù ci mostra con
eloquenza divina che, per essere
come Lui, bisogna donarsi agli altri
completamente e senza
mercanteggiare, sino a fare del
nostro cammino un continuo
servizio. «Arriverai a essere santo se
hai carità, se sai fare le cose che gli
altri gradiscono e che non offendono
Dio, anche se ti costano»[57].

Ambo tamen credens atque
confitens; peto quod petivit latro
pœnitens

Al ritmo della contrizione

Ritorniamo alla scena del Calvario
per ascoltare la petizione del buon
ladrone, che tanto commuoveva San
Josemaría quando meditava l’Adoro
te devote. «Ho ripetuto molte volte il



verso dell’inno eucaristico: Peto quod
petivit latro poenitens , e ogni volta
mi commuovo: chiedere come ha
chiesto il ladrone pentito! Egli
riconobbe di meritare, sì, quel
castigo atroce... E con una parola
rubò il cuore a Cristo e si aprì le
porte del Cielo»[58].

Soprattutto negli ultimi anni, davanti
alle difficoltà della Chiesa, nostro
Padre si appellava con tutta l’anima
alla misericordia divina, chiedendo
comprensione e amore di Dio per sé
e per tutti. Non esibiva meriti, poiché
pensava di non averne affatto: «Ha
fatto tutto il Signore», assicurava
convinto. Non richiamava motivi di
giustizia per ottenere dal Signore
aiuto nella tribolazione e nella prova;
cercava rifugio nella sua
compassione. Così, dalla fede in
Cristo passava alla contrizione: alla
conversione continua e gioiosa. Con
questa logica si muoveva nostro
Padre, sicuro che cor contritum et



humiliatum, Deus, non despicies ( Sal
50 [51], 19), che Dio non disprezza un
cuore contrito e umiliato.

Ora, con la sua intercessione in Cielo,
dobbiamo fare nostro questo ritmo di
fede e di dolore che costituisce il
segno inequivocabile di un’autentica
vita interiore. La familiarità con
l’Eucaristia rafforzerà la nostra
speranza, la nostra fiducia nella
misericordia del Signore, in molti
modi; per esempio, aiutandoci a
scoprire le nostre miserie, affinché le
deponiamo ai piedi della Croce e così,
lottando contro i difetti, innalziamo
vittoriosa la Croce del Signore sulle
nostre vite, sulle nostre debolezze.

Affidarsi alla misericordia di Dio

Dima trovò la misericordia e la
grazia divine trasformando l’attività
che era stata la sua “professione”:
assalire e derubare gli altri. Sulla
croce, grazie alla fede e a un dolore
sincero, “assalì” Cristo, gli “rubò” il



cuore ed entrò con Lui nella gloria.
Nostro Padre ci ha trasmesso
l’«amorosa consuetudine di
“assalire” i Tabernacoli»[59] ; ci ha
insegnato, soprattutto, a unire il
nostro lavoro santificato all’offerta
che Gesù fa di Se stesso nella Messa e
a lavorare così con la forza che
scaturisce dal suo sacrificio.

L’esperienza del latro pœnitens è
anche la nostra: dalla misericordia
del Signore aspettiamo la nostra
santificazione. Nel ricevere il suo
perdono e la sua grazia, mostriamo
questi doni nella fraternità con cui
trattiamo tutti, perché la santità, la
perfezione, è direttamente legata alla
misericordia. Lo dice chiaramente il
Signore stesso: «Siate voi dunque
perfetti come è perfetto il Padre
vostro celeste» ( Mt 5, 48) e «Siate
misericordiosi come è misericordioso
il Padre vostro» ( Lc 6, 36).



Però dobbiamo tenere sempre
presente che «la misericordia non si
limita a un mero atteggiamento di
compassione: la misericordia è
sovrabbondanza di carità che,
simultaneamente, comporta
sovrabbondanza di giustizia»[60].
Questo si traduce semplicemente nel
darsi e nel dedicarsi agli altri, come il
buon samaritano: senza trascurare i
propri doveri e, nello stesso tempo,
decisi a sacrificare la comodità e a
rinunciare ai piccoli, o non tanto
piccoli, progetti e interessi personali.
«Misericordia vuol dire mantenere il
cuore in carne viva, umanamente e
soprannaturalmente pervaso da un
amore forte, abnegato, generoso»[61].

Concepita in tal modo, questa
disposizione attiva dell’animo va
applicata analogicamente a Cristo,
Dio e Uomo. Sarebbe assurdo se
riferissimo la nostra misericordia a
Dio in Se stesso, ma non lo è se la
riferiamo all’Umanità di Gesù, in



quanto lo stesso Signore ci ha detto
che considera diretta a Lui la
misericordia usata verso gli uomini
suoi fratelli, fossero anche i più
piccoli (cfr Mt 25, 40). Inoltre
possiamo in qualche modo praticare
la misericordia, come riparazione,
verso l’Umanità del Signore nascosto
nel tabernacolo, dove ci si presenta
come «il Grande Solitario»: è un
profondo atto di amore e di pietà
andare a fargli visita nel «carcere
d’amore» dove è rimasto
«volontariamente prigioniero»[62]

perché ha voluto stare sempre con
noi, sino alla fine.

Quante possibilità ci vengono offerte
per “trattarlo bene”, per fargli
compagnia, per manifestargli affetto!
A questo ci esortava San Josemaría:
«Gesù sacramentato, che ci aspetti
amorevolmente in tanti tabernacoli
abbandonati, io ti chiedo che in
quelli dei nostri Centri ti trattiamo
sempre “bene”, circondato dal nostro



affetto, dalla nostra adorazione, dai
nostri atti di riparazione,
dall’incenso delle piccole vittorie, dal
dolore per le nostre sconfitte»[63].

Plagas, sicut Thomas, non intueor,
Deum tamen meum te confiteor

L’atteggiamento iniziale di Tommaso

Otto giorni dopo la Risurrezione di
Gesù, nel Cenacolo, Tommaso può
vedere il Signore che gli mostra le
piaghe e gli dice: «Metti qua il tuo
dito e guarda le mie mani; stendi la
tua mano, e mettila nel mio costato; e
non essere più incredulo ma
credente» ( Gv 20, 27). Anche noi,
nell’Eucaristia, ci troviamo davvero
davanti al suo corpo glorioso, anche
se nel contempo nello stato di vittima
- Christus passus - per la separazione
sacramentale del corpo e del sangue.
«Il Sacrificio eucaristico rende
presente non solo il mistero della
passione e della morte del Salvatore,
ma anche il mistero della



risurrezione, in cui il sacrificio trova
il suo coronamento. È in quanto
vivente e risorto che Cristo può farsi
nell’Eucaristia “pane di vita” ( Gv 6,
35 e 48), “pane vivo” ( Gv 6, 51)»[64].

Possiamo pensare che l’Apostolo
Tommaso, quando arrestarono Gesù
nel Getsemani e poi anche in seguito,
davanti alla “sconfitta umana” di
Cristo, si sentisse turbato,
defraudato, disperato. Forse il suo
crollo interiore fu soprattutto
emotivo e per questo gli costava, più
che agli altri dieci, accettare la realtà
della Risurrezione del Signore. Gli
era particolarmente difficile credere
di nuovo in Gesù, sperare di nuovo in
Lui, riempirsi un’altra volta di solido
entusiasmo; in poche parole: amarlo
e sentirsi amato da Lui. E mise delle
condizioni.

Dio si è rivelato progressivamente e
il corso storico della Rivelazione in
qualche modo si traduce, a livello



personale, nell’itinerario di fede di
ciascuno. Qualsiasi nuovo passo in
questo cammino comporta un
abbandono interiore anch’esso
“nuovo”, che è più costoso, perché
obbliga a una maggiore
identificazione con Cristo, a morire
sempre di più al proprio io. Ci
conviene saperlo, perché la reazione
di San Tommaso può affacciarsi
anche nella nostra anima: un
atteggiamento di incredulità, di
resistenza a credere senza
tentennamenti, a credere di più: non
meravigliamoci né spaventiamoci.
Per evitare questo inconveniente,
ripetiamo con più fede, davanti al
tabernacolo e in altre occasioni: 
Dominus meus et Deus meus! ( Gv 20,
28).

Gli Apostoli credevano che Gesù
fosse un profeta inviato da Dio,
Messia e Salvatore di Israele, Figlio di
Dio. Però si erano formati un’idea
sbagliata su come sarebbe avvenuta



la salvezza e quale forma avrebbe
assunto il Regno del loro Maestro. Gli
annunci dati almeno tre volte da
Cristo sulla sua passione e morte non
furono compresi del tutto. Poi, in
parte per la loro indolenza e in parte
per la tragedia della passione, gli
avvenimenti li posero brutalmente
davanti al piano di Dio, e tutti
naufragarono, eccetto San Giovanni.
Costò a tutti, e in modo particolare a
San Tommaso, accettare la realtà
gloriosa di Cristo risuscitato. Ma le
diverse apparizioni del Signore
sciolsero le loro riserve e lo stesso
Tommaso superò la propria
debolezza spirituale, come ho
appena detto, con un meraviglioso
atto di fede e di amore: Dominus
meus et Deus meus!

Nell’ora della prova

Non possiamo neppure escludere in
noi stessi, per diversi motivi, una
resistenza iniziale a credere, dovuta



all’accumularsi di esperienze
negative, alla difficoltà di un
ambiente anticristiano o a «un
impensato incontro con la Croce»[65] ,
che ci appare più concreta e cruda:
«Dio chiede a tutti una completa
abnegazione e certe volte il povero
uomo d’argilla, quale siamo noi, si
ribella: soprattutto se abbiamo
permesso che il nostro io
s’interponga nel lavoro che
dev’essere per Dio»[66].

Con la grazia di Dio, superiamo
sempre siffatte situazioni, purché le
affrontiamo per quello che sono:
inviti ad avvicinarci di più a Dio, a
conoscerlo meglio e ad amarlo di più,
a servirlo con maggiore efficacia. E il
mezzo più sicuro per superarle ci
viene offerto dall’incontro con Cristo
crocifisso e glorioso, con Gesù
sacramentato. In un modo molto
speciale è arrivato, allora, il
momento di andare davanti al
tabernacolo e parlare con il Signore,



che ci mostra le sue piaghe come
credenziali del suo amore; se
abbiamo fede in queste piaghe che
fisicamente non contempliamo,
scopriremo con gli Apostoli la
necessità del Mistero per cui «Cristo
sopportasse queste sofferenze per
entrare nella sua gloria» ( Lc 24, 26);
accetteremo più facilmente la Croce
come un dono divino, perché
comprenderemo l’esortazione di
nostro Padre: «Dobbiamo riuscire a
vedere la gloria e la felicità nascoste
nel dolore».[67]

Le piaghe di Cristo

Ripeto, figlie e figli miei, che non
dobbiamo sorprenderci né
spaventarci se ci imbattiamo in
situazioni particolarmente dure,
nelle quali il chiaroscuro della fede ci
presenta più esplicitamente la
dimensione oscura; occasioni in cui
forse sarà più difficile per noi
riconoscere Cristo e anche solo



intravedere il percorso del cammino
voluto da Dio. Prove interiori
possono essere dovute, a volte, alla
miseria umana, alla nostra mancata
risposta; spesso, però, non è così, ma
fanno parte del piano voluto da Dio
per identificarci con Cristo, per
santificarci.

È arrivato il momento di “andare”,
come fece l’Apostolo Tommaso, alle
piaghe di Cristo. San Josemaría ce ne
parla in questi termini: «Non
dimenticate che stare con Cristo vuol
dire, senza possibilità di dubbio,
imbattersi nella sua Croce. Se ci
abbandoniamo nelle mani di Dio, è
frequente che egli permetta che
assaporiamo il dolore, la solitudine,
le contrarietà, le calunnie, la
diffamazione, la derisione,
dall’interno e dall’esterno: perché
vuole configurarci a sua immagine e
somiglianza, e permette perfino che
ci chiamino pazzi e ci prendano per
stolti. È il momento di amare la



mortificazione passiva, che giunge -
occulta, o sfrontata e insolente -
quando non l’attendiamo [...].
Nell’ammirare e nell’amare davvero
la Santissima Umanità del Signore,
scopriremo a una a una le sue
Piaghe. E in questi tempi di
purificazione passiva, dolorosi, forti,
di lacrime dolci e amare che
cerchiamo di nascondere, sentiremo
il bisogno di entrare in ciascuna delle
sue Santissime Ferite: per purificarci,
per godere del suo Sangue redentore,
per fortificarci [...]. Andateci nel
modo che più vi commuove:
riversate nelle Piaghe del Signore
tutto l’amore umano... e tutto l’amore
divino. Questo è bramare l’unione,
sentirsi fratelli di Cristo, suoi
consanguinei, figli della stessa
Madre, perché è Lei a condurci a
Gesù»[68].

Non solo nei momenti di prova, ma
sempre, cercheremo con maggiore
perseveranza l’incontro con Cristo



risuscitato, che ci aspetta sull’altare e
nel tabernacolo. Con quanta fiducia e
sicurezza andremo davanti a Gesù
nel sacramento, per pregare, con
l’audacia dei bambini, per tante
necessità e intenzioni! L’Apostolo
Tommaso mise l’incontro come
condizione per credere; noi, ora, con
la grazia di Dio, nutriamo la certezza
che, se ci mettiamo dinanzi a Gesù,
risolveremo tutte le nostre difficoltà
spirituali. Non vediamo né l’umanità
né la divinità del Signore, ma
crediamo fermamente, e andiamo a
Lui, che «ci vede, ci ascolta, ci
attende e ci presiede dal
Tabernacolo, dove è realmente
presente, nascosto sotto le specie
sacramentali [...], che gli fa dire: “Che
ti succede?”, “Mi succede...” e, subito,
la luce o, almeno, la forza di
accettare, e la pace»[69]. Così saremo
fedeli e sentiremo l’impulso e la
forza per dire a tutti, senza rispetti
umani, con naturalezza e premura,
che abbiamo trovato Cristo, che lo



abbiamo toccato, che vive!
Assaporeremo, come San Josemaría,
la verità e la gioia che Iesus Christus
heri et hodie idem, et in sæcula! ( Eb
13, 8).

Fac me tibi semper magis credere,
in te spem habere, te diligere

Anime di eucaristia: fede, amore,
speranza

La crescita della vita spirituale è
strettamente legata alla crescita della
devozione eucaristica. Con quanta
forza lo predicò nostro Padre! Con la
sua personale esperienza spirituale,
spinge ognuna e ognuno di noi: «Sii
anima di Eucaristia! Se il centro dei
tuoi pensieri e delle tue speranze è il
tabernacolo, come saranno
abbondanti, figlio mio, i frutti di
santità e di apostolato!»[70].

Il desiderio di santità e lo zelo
apostolico trovano nella
contemplazione eucaristica il canale



e il fondamento più solido. «Non
comprendo come si possa vivere
cristianamente senza sentire il
bisogno di un’amicizia costante con
Gesù nella Parola e nel Pane, nella
preghiera e nell’Eucaristia.
Comprendo bene, invece, i vari modi
in cui, lungo i secoli, le successive
generazioni di fedeli hanno
concretato la pietà eucaristica»[71].

Quando Dio si avvicina a un’anima
per attirarla a Sé, la creatura deve
fare più atti di fede, di speranza e di
amore; deve intensificare la propria
vita teologale, intensificando la
preghiera, la penitenza, la frequenza
dei sacramenti, il dialogo con
l’eucaristia. Così si comportò sempre
nostro Padre, soprattutto da quando
il Signore cominciò a manifestarsi
alla sua anima con i presagi
dell’amore. Nel Seminario di San
Carlo passò notti intere in preghiera,
facendo compagnia al Signore nel
tabernacolo; man mano che le



giornate trascorrevano, percepiva
sempre più profondamente il
desiderio di stare di più con Lui.

Il cammino cristiano è un percorso
essenzialmente teologale: frutto della
conoscenza soprannaturale, della
tensione verso il Bene infinito che è
la Trinità, della comunione nella
carità. E l’adorazione eucaristica ne è
l’espressione più sublime, perché è
rivolta a Dio nel modo in cui Egli ha
deciso di mettersi a nostra
disposizione. Nello stesso tempo, per
lo stesso motivo, si mostra a noi come
il mezzo migliore per crescere in
queste tre virtù. Nostro Padre le
invocava tutti i giorni, proprio nella
Santa Messa, mentre elevava Gesù
sacramentato nell’Ostia consacrata e
nel calice col suo Sangue: adauge
nobis fidem, spem, caritatem!

La fede, la speranza e la carità: virtù
soprannaturali, che solo Dio può
infondere nelle anime e solo Lui può



accrescere. Ma questo non significa
che ricevere questi doni divini esima
dalla collaborazione personale,
perché mai in nessuno dei suoi
progetti l’Onnipotente impone il suo
amore: «Non vuole degli schiavi, ma
dei figli, e quindi rispetta la nostra
libertà»[72]. Perciò di solito vuole che
la sua azione ineffabile sia accolta e
accompagnata dallo sforzo della
creatura: meravigliamoci per
l’importanza che attribuisce al nostro
impegno.

Le delicatezze del Signore

Dobbiamo comprendere che il
nascondimento di Gesù Cristo nelle
specie eucaristiche, che risponde alle
esigenze dell’economia
sacramentale, realizza anche il
desiderio divino di non forzare la
libertà umana. Occultandosi, il
Signore ci invita a cercarlo, mentre
Egli ci viene incontro: «Egli stesso gli
va incontro»[73]. Quante volte questo



è successo a San Josemaría, che,
senza rendersene conto, senza
proporselo esplicitamente, si
sorprendeva a “rimuginare” frasi
della Scrittura che illuminavano
aspetti del suo lavoro, che gli
manifestavano la volontà di Dio, che
davano risposta a problemi e dubbi
che aveva esposto al suo Signore!
«Racconta l’Evangelista che Gesù,
dopo aver operato il miracolo,
quando vogliono incoronarlo re, si
nasconde. Signore, che ci fai
partecipare al miracolo
dell’Eucaristia: ti chiediamo di non
nasconderti, di vivere con noi, di
poterti vedere, toccare, sentire, di
voler stare sempre vicino a Te, di
essere il Re delle nostre vite e del
nostro lavoro»[74].

La vita teologale, di fede, speranza e
carità, per sua stessa natura tende
sempre a qualcosa di più, a
migliorare la propria risposta: non si
accontenta di ciò che già fa. Un segno



dell’autentico amore per Dio,
pertanto, sta nel pensare che lo si
ama poco, che occorre aumentare il
dialogo quotidiano. Solo chi ama
poco pensa di amare molto. Nostro
Padre ci chiede con forza: «Come?...
Non puoi fare di più? Non sarà,
piuttosto, che... non puoi fare di
meno?»[75]. Rispondiamo ricorrendo
ancora una volta a Cristo, Signore
nostro, nascosto nel tabernacolo: Fac
me tibi semper magis credere, in te
spem habere, te diligere.

Questa tensione verso il “più”, così
come tutta la vita cristiana, trova
nell’Eucaristia la sua radice e il suo
centro. Gesù eucaristico, infatti, è il
culmine del “crescendo” di
donazione di Dio all’umanità e, se ci
identifichiamo con Lui, ci
comunicherà, prendendoci per
mano, suaviter et fortiter , la stessa
voglia di aumentare la donazione
personale. Così si esprimeva San
Josemaría: «Hai cominciato con la



tua visita quotidiana... Non mi
stupisce che tu mi dica: comincio ad
amare alla follia la luce del
tabernacolo»[76]. Davanti al
tabernacolo supplichiamo con
fervente pietà Gesù perché conceda a
noi tutti, sempre più, una “fede
operativa”, una “carità impegnata”,
una “speranza costante” ( 1 Ts 1, 3).

O memoriale mortis Domini, panis
vivus, vitam præstans homini

Memoriale del Sacrificio della Croce

L’Eucaristia è il memoriale della
morte del Signore e il banchetto in
cui Cristo ci dà l’alimento del suo
corpo e del suo sangue. «La divina
sapienza - insegna Pio XII - ha
trovato il modo mirabile di rendere
manifesto il sacrificio del nostro
Redentore con segni esteriori che
sono simbolo di morte. Infatti, per
mezzo della transustanziazione del
pane nel corpo e del vino nel sangue
di Cristo, come si ha realmente



presente il suo corpo, così si ha il suo
sangue; le specie eucaristiche poi,
sotto le quali è presente,
simboleggiano la cruenta
separazione del corpo e del sangue.
Così l’attualizzazione memoriale
della sua morte reale sul Calvario si
ripete in ogni sacrificio dell’altare,
perché per mezzo di simboli distinti
si significa e dimostra che Gesù
Cristo è in stato di vittima»[77].

Giovanni Paolo II, nell’esporre questa
dottrina, scrive: «La Messa rende
presente il sacrificio della Croce, non
vi si aggiunge e non lo moltiplica.
Quello che si ripete è la celebrazione
memoriale, la “ostensione
memoriale” ( memorialis
demonstratio ) di esso, per cui l’unico
e definitivo sacrificio redentore di
Cristo si rende sempre attuale nel
tempo. La natura sacrificale del
Mistero eucaristico non può essere,
pertanto, intesa come qualcosa a sé
stante, indipendentemente dalla



Croce o con un riferimento solo
indiretto al sacrificio del Calvario»[78].

La Santa Messa, dunque, non si
limita affatto a un semplice ricordo
della vicenda salvifica del Golgota,
ma l’attualizza sacramentalmente.
Ogni sacramento realizza ciò che
significa; così la Messa significa e fa
presente lo stesso sacrificio di Gesù
sul Calvario. Ci porta il memoriale
vivo della Passione e Morte di Nostro
Signore. «Quando la Chiesa celebra
l’Eucaristia, fa memoria della Pasqua
di Cristo, e questa diviene presente: il
sacrificio che Cristo ha offerto una
volta per tutte sulla Croce rimane
sempre attuale»[79]. Nel Sacrificio
della Messa ci uniamo interamente
all’offerta con cui Gesù Cristo, Capo
della Chiesa, si donò a Dio Padre, in
adorazione, azione di grazie,
soddisfazione dei peccati
dell’umanità e petizione per tutte le
necessità del mondo.



Centro e radice della vita spirituale

Il nostro Fondatore, nella sua
catechesi, si sforzava di spiegare
l’intima relazione esistente tra
l’Ultima Cena, la Croce e la Messa. In
un periodo in cui, da più parti,
veniva oscurata l’essenza sacrificale
dell’Eucaristia, egli metteva in
particolare rilievo il valore infinito
del Santo Sacrificio. Con parole
comprensibili a tutti, una volta disse:
«Distinguo perfettamente
l’istituzione della Sacra Eucaristia,
che è un momento di manifestazione
dell’amore divino e umano, dal
Sacrificio sul legno della Croce. Nella
Cena, Gesù era passibile, non aveva
ancora patito; sul Calvario è paziente,
e soffre con un gesto di Sacerdote
Eterno. Gesù è lì inchiodato, dopo
aver santificato il mondo con il suo
passaggio, e muore per amore di
ciascuno di noi: tutto il suo sangue è
il prezzo della nostra anima, di ogni
anima»[80].



Con la sua immolazione il Signore ci
ha ottenuto una redenzione eterna
(cfr Eb 9, 12). «Questo sacrificio è
talmente decisivo per la salvezza del
genere umano che Gesù Cristo l’ha
compiuto ed è tornato al Padre
soltanto dopo averci lasciato il mezzo
per parteciparvi come se fossimo stati
presenti. Ogni fedele può così
prendervi parte e attingerne i frutti
inesauribilmente. Questa è la fede, di
cui le generazioni cristiane hanno
vissuto lungo i secoli»[81].

San Josemaría seppe accogliere
questo legato di fede e viverlo a
fondo con tutte le sue implicazioni.
Seguendo il consiglio e l’esempio dei
Santi Padri, cercò sempre di imitare,
durante la giornata, ciò che si
realizza nella Messa e consigliava la
stessa cosa agli altri: «Identìficati con
Gesù Ostia che si offre sull’altare!»[82].
Si esercitò sempre in ciò che
insegnava: la Santa Messa, centro e
radice della vita spirituale del



cristiano , costituì il fondamento di
ogni sua giornata. E lo seppe
meditare e trasmettere alla luce della
sua profonda contemplazione del
Mistero eucaristico.

La Messa «è azione divina, trinitaria,
non umana. Il sacerdote che celebra,
collabora al progetto del Signore,
prestando il suo corpo e la sua voce;
ma non agisce in nome proprio,
bensì in persona et in nomine Christi ,
nella persona di Cristo e nel nome di
Cristo. L’amore della Trinità per gli
uomini fa sì che dalla presenza di
Cristo nell’Eucaristia derivino tutte le
grazie per la Chiesa e per l’umanità.
Questo è il sacrificio predetto da
Malachia [...]. È il Sacrificio di Cristo,
offerto al Padre con la cooperazione
dello Spirito Santo: oblazione di
valore infinito, che rende eterna in
noi la Redenzione che i sacrifici
dell’Antica Legge non hanno potuto
realizzare. La Santa Messa ci pone
così di fronte ai misteri principali



della fede, in quanto è il dono che la
Trinità fa di se stessa alla Chiesa. Si
comprende allora come la Messa sia
il centro e la radice della vita
spirituale del cristiano e come sia
anche il fine di tutti i Sacramenti. La
vita della grazia, generata in noi dal
Battesimo, fortificata e accresciuta
dalla Confermazione, si avvia nella
Messa verso la sua pienezza»[83].

Ricambiare i doni ricevuti

La celebrazione dell’Eucaristia,
insisto, deve diventare centro e
radice della vita spirituale di un
figlio di Dio, perché in questo
sacramento raggiunge l’apice il
sacrificio della vita del Figlio di Dio:
non solo lo mette davanti ai nostri
occhi e ci permette di imitarlo nella
nostra risposta quotidiana, ma ci
concede anche la grazia della
Redenzione e la possibilità di donarci
come Lui per la gloria di Dio e la
salvezza delle anime.



Ricevere un così ineffabile dono
richiede lo sforzo della nostra
risposta e la consapevolezza di
doverci dare seriamente da fare per
unirci, assieme a tutto ciò che è
nostro, all’oblazione di Gesù a Dio
Padre. «Nel Santo Sacrificio
dell’altare, il sacerdote prende il
Corpo del nostro Dio e il Calice con il
suo Sangue, e li innalza sopra tutte le
cose della terra, dicendo: “Per Ipsum,
et cum Ipso, et in Ipso : per il mio
Amore, con il mio Amore, nel mio
Amore!». Unisciti a questo gesto. Più
ancora: incorpora questa realtà nella
tua vita»[84].

Voglio ribadire che nostro Padre non
si limitò a insegnare che la Santa
Messa è centro e radice della vita
interiore, ma fece vedere anche
come è possibile corrispondere
personalmente alla donazione della
Trinità nel Santo Sacrificio, affinché
la battaglia spirituale di ognuno
ruotasse veramente attorno alla



Messa, di questo Sacrificio si nutrisse
e in questo Olocausto si radicasse.

Fra gli altri consigli, diceva che gli
era molto utile dividere la giornata in
due metà: una per preparare la
Messa e l’altra per renderne grazie;
utilizzava il tempo del riposo
notturno per intensificare il dialogo
contemplativo, sottolineandone la
dimensione eucaristica; soprattutto
cercava di assaporare e trarre spunto
da ogni gesto e da ogni parola dei
diversi momenti della celebrazione
eucaristica. Univa questo esercizio,
con sfumature sempre nuove, a
espressioni di fede, di speranza e di
carità, a situazioni e intenzioni ben
precise. Quanto ci aiuta la sua omelia
“L’Eucaristia, mistero di fede e
d’amore”![85].

Tutto ciò che, con la grazia di Cristo -
linfa divina - ci arriva dalla radice
eucaristica, esige anche, ve lo ripeto,
un impegno da parte nostra. San



Josemaría ci esorta a questa
stupenda lotta quotidiana: «Lotta per
far sì che il Santo Sacrificio
dell’Altare sia il centro e la radice
della tua vita interiore, in modo che
tutta la giornata si trasformi in un
atto di culto, prolungamento della
Messa che hai ascoltato e
preparazione alla successiva, che
trabocca in giaculatorie, in visite al
Santissimo, nell’offerta del tuo lavoro
professionale e della tua vita
famigliare...»[86].

Comunione con Cristo e unità della
Chiesa

Nel Sacrificio dell’Altare si uniscono
l’aspetto conviviale e quello
sacrificale: Cristo, mediante il
sacerdote, si offre come Vittima a Dio
Padre e lo stesso Padre lo dona a noi
come cibo. Cristo sacramentato è il
«Pane dei figli»[87]. La comunione del
corpo e sangue del Signore ci colma
di una grazia specifica, che produce



nell’anima effetti analoghi a quelli
che il cibo causa nel corpo, «come
sono il nutrire, il crescere, il curare e
il dilettare»[88]. Ma, a differenza del
cibo materiale, dove il corpo assimila
ciò che mangia, qui succede il
contrario: siamo noi a essere
assimilati da Cristo al suo Corpo, ci
trasformiamo in Lui. «La nostra
partecipazione nel Corpo e nel
Sangue di Cristo non tende ad altro
che a trasformarci in quello che
riceviamo»[89].

L’Eucaristia si eleva nella Chiesa
come il sacramento dell’unità perché,
nel mangiare tutti uno stesso Pane,
diventiamo un solo Corpo. La Santa
Messa e la Comunione edificano la
Chiesa, costruiscono la sua unità e la
sua stabilità, le danno coesione.
«Coloro che ricevono l’Eucaristia
sono uniti più strettamente a Cristo.
Per ciò stesso, Cristo li unisce a tutti i
fedeli in un solo corpo: la Chiesa. La
Comunione rinnova, fortifica,



approfondisce questa incorporazione
alla Chiesa già realizzata mediante il
Battesimo. Nel Battesimo siamo stati
chiamati a formare un solo corpo (cfr
1 Cor 12, 13). L’Eucaristia realizza
questa chiamata»[90].

Figlie e figli miei, come è importante
che ci uniamo al Capo visibile, nel
celebrare il Santo Sacrificio o nel
parteciparvi! Tutti ben uniti al Capo
della Chiesa universale, al Papa; ai
Vescovi, che sono a capo di ogni
Chiesa particolare, e soprattutto a
questo vostro Padre che il Signore ha
voluto collocare come Capo visibile e
principio di unità in questa «piccola
parte della Chiesa» che è l’Opera.

Præsta meæ menti de te vivere, et
te illi semper dulce sapere

Vivere di Cristo

«La carne del Signore è vivificante in
quanto è la carne propria dello stesso
Verbo»[91]. San Luca scrive: «Tutta la



folla cercava di toccarlo, perché da
lui usciva una forza che sanava
tutti» (Lc 6, 19). Anche il Pane
eucaristico è non solo pane vivo, ma
anche vivificante, che dà la vita
divina in Cristo. Nel riceverlo,
ognuno può dire con San Paolo: «Non
sono più io che vivo, ma Cristo vive
in me» (Gal 2, 20).

Præsta meæ menti de te vivere...
Questa strofa ci invita a far sì che
tutto in noi si alimenti dello stare
sempre in Cristo, adottando una
condotta assolutamente fedele al suo
amore, gustando con perseveranza le
sue delizie: la nostra felicità e il
nostro “gusto” siano in Cristo, mentre
andiamo da Lui «come il ferro
attirato dalla forza della calamita»[92].

Questo desiderio sincero, questa
petizione, costituisce un aiuto
potente per anelare e curare l’unità
di vita; insomma, a non avere
nell’anima nient’altro che il Signore



(cfr Mt 6, 24), a cercare una sola cosa
(cfr Lc 10, 42), a sottomettersi del
tutto a un solo Amore, Lui stesso, a
volere soltanto ciò che vuole Dio e ad
accogliere tutto il resto perché Dio lo
vuole e nel modo e nella misura che
Egli dispone; a essere a tal punto
identificato con Cristo, che compiere
la sua Volontà diventa nella creatura
una caratteristica essenziale della
sua personalità. Ciò significa
possedere «gli stessi sentimenti di
Cristo Gesù» ( Fil 2, 5); per ottenerlo,
bisogna chiederlo a Lui, come San
Josemaría: «Che io guardi con i tuoi
occhi, Cristo mio, Gesù dell’anima
mia»[93].

Noi cristiani non dobbiamo
dimenticare che, con il Signore, 
omnia sancta , tutto è santo; senza di
Lui, mundana omnia , tutto è
mondano. Non lasciamoci ingannare
dalla mancanza di amore che si
nasconde dietro un’apparente
naturalezza, per non affrontare con



decisione e per amore le
conseguenze della fedeltà a Cristo. Il
nostro rapporto con Dio si può
costruire solo sull’unico modello,
Cristo; dobbiamo vedere
chiaramente che la relazione di Gesù
con suo Padre risplende di una
completa unità: «Io e il Padre siamo
una cosa sola» ( Gv 10, 30).

Unità di vita

La Santa Messa, per se stessa e ancor
più quando si lotta perché sia il
centro della propria vita interiore, ha
un potere veramente unificante
dell’esistenza umana. Gesù
sacramentato, nella rinnovazione
incruenta del suo sacrificio sul
Calvario, assume completamente le
attività e le intenzioni della persona
che si unisce alla sua oblazione e le
ricapitola nell’adorazione che Egli
presenta al Padre, nel
ringraziamento che gli indirizza,



nell’espiazione che gli offre e nella
petizione che gli rivolge.

Così come Cristo, nel suo percorso
terreno, ricapitolò la storia umana
fin da Adamo e nel suo sacrificio
ricapitolò la propria vita, così anche
nel Sacrificio della Messa si unifica
tutto ciò che Dio concede all’umanità
e si sintetizza tutto ciò che l’umanità
può elevare al Padre in Cristo, sotto
l’impulso del Paraclito. In sintesi, «la
Sacra Eucaristia [...] riassume e
realizza le misericordie di Dio verso
gli uomini»[94].

Il Santo Sacrificio compendia ciò che
deve essere la nostra condotta:
adorazione amorevole,
ringraziamento, espiazione,
petizione; vale a dire, dedizione a Dio
e, attraverso di Lui, agli altri. Nella
Messa deve confluire tutto ciò che ci
pesa e ci opprime, tutto ciò che ci
riempie di gioia e ci entusiasma, ogni
cosa dell’attività quotidiana;



dobbiamo andarvi con le nostre
preoccupazioni, con quelle degli altri
e del mondo intero.

Durante le scorse festività natalizie,
dicevo a un gruppo di vostri fratelli
di non andare davanti al Presepe
solo con le loro intenzioni e
necessità, ma di portare al Bambino
le sofferenze e le necessità di tutte le
persone dell’Opera, della Chiesa, del
mondo intero. La stessa cosa ora
consiglio a tutti voi: andate a Messa
presentando al Signore le necessità
materiali e spirituali di tutti, così
come Cristo salì sul Legno carico dei
peccati degli uomini di tutti i tempi.
Sforziamoci di salire con Lui e come
Lui sulla Croce, dove poté
intercedere presso suo Padre - e ora
intercede dagli altari e dai
tabernacoli della terra - per ottenere,
con sovrabbondanza divina, le grazie
di cui ogni creatura ha bisogno,
nessuna esclusa.



Ricorderete che nel 1966 San
Josemaría visse una forte esperienza,
che raccontò così: «Dopo tanti anni,
quel sacerdote fece una meravigliosa
scoperta: comprese che la Santa
Messa è un vero lavoro: operatio Dei ,
lavoro di Dio. E quel giorno, nel
celebrarla, provò dolore, gioia e
stanchezza. Sentì nella sua carne la
spossatezza di un lavoro divino.
Anche a Cristo richiese sforzo la
prima Messa: la Croce»[95].

Interpretò questo episodio come se
Dio avesse voluto premiare il suo
sforzo di anni per incentrare la sua
esistenza intera nel Santo Sacrificio;
e nello stesso tempo confermargli la
validità soprannaturale del cammino
per raggiungere l’unità di vita, così
caratteristica dello spirito dell’Opera.
Lottiamo, giorno dopo giorno,
affinché, qualsiasi cosa facciamo, la
nostra mente sia rivolta a Cristo, per
aderire ai suoi disegni e anche per
addentrarci nel suo dolce sapere.



Pie pellicane, Iesu Domine, me
immundum munda tuo sanguine

Purificarsi sempre più

L’antica credenza secondo cui il
pellicano alimenta i suoi piccoli con
il proprio sangue, facendolo sgorgare
dal suo petto ferito col becco, è stata
tradizionalmente un simbolo
eucaristico, che cercava di
esemplificare in qualche modo
l’inseparabilità dell’aspetto
sacrificale da quello conviviale
dell’Eucaristia. In effetti, nella Santa
Messa «si effettua l’opera della
nostra redenzione»[96] : ci viene dato
da mangiare il Corpo di Cristo e ci
viene dato da bere il suo Sangue.

È evidente che in questo Sacramento
il sangue di Cristo redime e, nello
stesso tempo, alimenta e rallegra. È
sangue che lava tutti i peccati (cfr Mt
26, 28) e fa tornare candida l’anima
(cfr Ap 7, 14). Un sangue che genera
donne e uomini dal corpo casto e dal



cuore puro (cfr Zc 9, 17). Un sangue
che inebria, che ubriaca con lo
Spirito Santo e che scioglie le lingue
per cantare e narrare i « magnalia
Dei » ( At 2, 11), le meraviglie di Dio.

Essendo lo stesso Sacrificio del
Calvario, l’Eucaristia ha in sé la virtù
di lavare ogni peccato e di concedere
ogni grazia: dalla Messa, come dal
Calvario, nascono gli altri
sacramenti, che poi ci indirizzano
all’Olocausto di Gesù Cristo come al
loro fine. Però il sacramento
ordinario - ripetetelo nell’apostolato
-, voluto da Dio per la remissione dei
peccati mortali, non è la Messa, ma la
Penitenza; la Riconciliazione con Dio
e con la Chiesa mediante
l’assoluzione che segue alla
confessione completamente sincera e
contrita, davanti al sacerdote, di tutti
i peccati mortali ancora non
direttamente perdonati in questo
sacramento[97].



Comunicarsi degnamente

L’Eucaristia, proprio perché è una
manifestazione e una comunicazione
di amore, esige, in coloro che
vogliono ricevere il corpo e il sangue
del Signore, una chiara disposizione
di unione a Gesù mediante la grazia.
«Hai pensato qualche volta a come ti
prepareresti per ricevere il Signore,
se si potesse fare la Comunione una
sola volta nella vita? Siamo
riconoscenti a Dio per la facilità che
abbiamo di avvicinarci a Lui, ma...
dobbiamo esprimere gratitudine
preparandoci molto bene, per
riceverlo»[98].

La qualità e la delicatezza della
preparazione dipendono, come vi
ricordavo prima, dalla finezza e dalla
profondità interiore della persona, e
in particolare dalla sua fede e dal suo
amore a Gesù sacramentato.
«Dobbiamo ricevere il Signore,
nell’Eucaristia, come si ricevono i



grandi della terra, anzi, meglio!: con
ornamenti, luci, vestiti nuovi... E se
mi domandi che pulizia, che
ornamenti e che luci devi avere, ti
risponderò: pulizia nei tuoi sensi,
uno per uno; ornamenti nelle tue
facoltà, una per una; luce in tutta la
tua anima»[99].

Naturalmente, per ricevere il Signore
sacramentalmente non occorre
aspettare di essere perfetti -
aspetteremmo per sempre -, né
dobbiamo smettere di assistere alla
Messa perché manchiamo di
sentimento o perché a volte
inseguiamo le distrazioni.
«Comùnicati. Non è mancanza di
rispetto. Comùnicati proprio oggi,
appena uscito da quel laccio.
Dimentichi che Gesù ha detto: il
medico non è necessario ai sani, ma
ai malati?»[100].

A maggior ragione non devi omettere
di ricevere la Santa Comunione se la



frequenza nel ricevere questo
Sacramento non sembra produrre in
noi l’effetto che ci si potrebbe
attendere dalla generosità divina.
«Quanti anni di comunione
quotidiana! Un altro sarebbe
diventato santo - mi hai detto -, io
invece sempre lo stesso! Figliolo - ti
ho risposto -, prosegui nella
Comunione quotidiana e pensa: che
cosa sarei, se non mi fossi
comunicato?»[101].

Un cristiano deve invece ragionare
pensando che questa frequenza,
ormai antica nella Chiesa, è segno di
un amore autentico, che le miserie
personali non possono spegnere.
«Anima d’apostolo: quell’intimità di
Gesù con te - tu così vicino a Lui,
tanti anni! - non ti dice niente?»[102].

Quando ci si propongono tali fallaci
argomenti, o altri simili, è più che
mai il momento di avere, con
gratitudine e fiducia in Gesù,



l’atteggiamento del centurione, le cui
parole ripetiamo nella Santa Messa: «
Domine, non sum dignus! ». Non
possiamo dimenticare che, in
confronto con la maestà e la
perfezione di Cristo, Dio e Uomo, noi
siamo dei mendicanti che non
possiedono nulla, macchiati dalla
lebbra della superbia, incapaci di
scorgere la mano di Dio negli
avvenimenti e spesso paralizzati
davanti alla sua Volontà. Ma tutto
questo non giustifica la tendenza a
battere in ritirata; ci deve indurre,
invece, a ripetere molte volte,
seguendo l’esempio di nostro Padre:
«Vorrei, Signore, riceverti con la
purezza, l’umiltà e la devozione...».

Cuius una stilla salvum facere
totum mundum quit ab omni
scelere

Far conoscere l’efficacia
dell’Eucaristia



Con queste parole ci viene ricordata
ancora una volta la caratteristica così
specifica dell’Eucaristia: la
“sovrabbondanza”, la “profusione” di
amore divino che ci è stata concessa
e che ci viene continuamente offerta.
La strofa dell’inno eucaristico si
riferisce alla dimensione espiatoria
del Sacramento: sarebbe bastata una
goccia del sangue dell’Uomo-Dio per
cancellare tutti i peccati
dell’umanità; ma Egli volle spargerlo
tutto. «Uno dei soldati gli colpì il
costato con la lancia e subito ne uscì
sangue e acqua» ( Gv 19, 34). Il
sangue, tra i popoli antichi e in certo
qual modo anche oggi, è segno di
vita. Cristo decise di non risparmiare
nulla del suo sangue, anche come
manifestazione della sua precisa
volontà di comunicarci tutta la sua
Vita.

Contemplare la donazione totale di
Gesù a noi, considerare ancora una
volta che «non è possibile scindere in



Cristo la sua condizione di Dio-Uomo
e la sua missione di Redentore»[103] ,
ci fa capire che non possiamo
limitarci a comportarci
personalmente come anime di
Eucaristia: dobbiamo spingere anche
gli altri a prendere la stessa
decisione.

Non basta che ognuno e ognuna di
noi cerchi e trovi il Signore
nell’Eucaristia; dobbiamo riuscire a
“contagiare”, con la nostra azione
apostolica, quante più persone
possibile, affinché anche loro
contemplino e trovino questa
ineguagliabile amicizia. «Amate
moltissimo Gesù sacramentato e fate
in modo che molte anime lo amino:
solo se nutrite questa
preoccupazione nelle vostre anime,
saprete trasferirla agli altri, perché
darete ciò che vivete, ciò che avete,
ciò che siete»[104].



Davanti alla triste ignoranza che c’è
anche tra molti cattolici, pensiamo,
figlie e figli miei, all’importanza di
spiegare alle persone che cos’è la
Santa Messa e quanto vale, con quali
disposizioni si può e si deve ricevere
il Signore nella comunione, quale
necessità proviamo di andare a fargli
visita nei tabernacoli, come si
manifestano il valore e il significato
della correttezza della vita di pietà.
[105]

Ci si apre un campo inesauribile e
fecondissimo per l’apostolato
personale, che porterà come frutto,
con la benedizione del Signore,
moltissime vocazioni. Ce lo ripeteva
il nostro amatissimo Padre sin dal
principio, anche col suo
comportamento quotidiano. «Per
compiere la Volontà di Cristo nostro
Re [con queste parole si riferiva alla
diffusione dell’Opera nel mondo], è
necessario che abbiate molta vita
interiore: che siate anime di



Eucaristia, ostensori!, anime di
orazione. Solo così, infatti, vi
muoverete con lo slancio che lo
spirito dell’Opera esige»[106].

Amare la mortificazione e la
penitenza

Per trasformarci davvero in anime di
Eucaristia e anime di orazione, non si
può prescindere da una abituale
unione con la Croce, anche mediante
la mortificazione cercata o accettata.
Don Álvaro ci ha lasciato scritto che
una volta san Josemaría domandò ad
alcuni suoi figli: «Che cosa faremo
nell’Opus Dei per essere apostoli,
come il Signore vuole?». E subito
dopo, con energia e con fermissima
convinzione, diede la risposta:
«Portare Cristo crocifisso in noi [...]!
Il Signore ascolta le richieste delle
anime mortificate e penitenti»[107].
Don Álvaro ne traeva una
conclusione che applicava a se stesso
e a tutti: «Dunque, per essere fedeli



al grande impegno di corredimere,
dobbiamo identificarci
personalmente con Nostro Signore
Gesù Cristo mediante la crocifissione
delle nostre passioni e delle nostre
concupiscenze nell’anima e nel corpo
(cfr Gal 5, 24). Ecco il divino
“paradosso” che riguarda ciascuno di
noi: “Per Vivere bisogna morire” ( 
Cammino , n. 187)»[108].

Proprio nel sacramento del Sacrificio
del Figlio di Dio otteniamo la grazia e
la forza per identificarci con Cristo
sulla Croce. Non dubitiamo: l’origine
e la radice della nostra vita di
mortificazione si trovano nella
devozione eucaristica. Saremo in
condizioni di affermare che siamo
vere anime di Eucaristia solo se
siamo davvero, cum gaudio et pace,
inchiodati con Cristo sulla Croce, se
sappiamo «assoggettarci e umiliarci
per l’Amore», se «i nostri pensieri, i
nostri affetti, i nostri sensi e le nostre
potenze, le nostre parole e le nostre



opere», tutto insomma, è
“strettamente legato” con l’amore per
Maria, alla Croce di suo Figlio»[109].
Un’anima di Eucaristia è
necessariamente, sempre e nello
stesso tempo, un’anima sacerdotale,
soprattutto quando la creatura si
consuma nel desiderio di riparare e
di sacrificare. Allora custodisce
un’anima «essenzialmente,
totalmente!, eucaristica»[110].

Quando capiremo sul serio che la
Messa è «la nostra Messa, Gesù»,
perché la celebra Gesù con ognuno di
noi e perché ognuno fa di sé
un’oblazione a Dio Padre che si
unisce a quella di Cristo, allora essa
durerà per tutte le ventiquattro ore
della giornata. «Amate molto il
Signore. Abbiate desideri di
riparazione, di maggiore contrizione.
È necessario chiedergli scusa, prima
di tutto per noi stessi, come fa il
sacerdote prima di salire all’altare.
Noi, che abbiamo anima sacerdotale,



trasformiamo la nostra giornata in
una messa, molto uniti a Cristo
sacerdote, per presentare al Padre
un’oblazione santa, che sia di
riparazione per le nostre colpe
personali e per quelle di tutti gli
uomini [...]. Trattatemi bene il
Signore, nella Messa e durante tutta
la giornata»[111].

Iesu, quem velatum nunc aspicio,
oro, fiat illud quod tam sitio,ut te
revelata cernens facie, visu sim
beatus tuæ gloriæ

L’anelito di vedere il volto di Cristo

L’Adoro te devote si conclude con
questa strofa, che potremmo
riassumere così: Signore, voglio
vederti! Una conclusione assai logica,
perché l’Eucaristia, «pegno della
gloria futura»[112] , ci concede un
anticipo della vita definitiva.
«L’Eucaristia è realmente uno
squarcio di cielo che si apre sulla
terra. È un raggio di gloria della



Gerusalemme celeste, che penetra le
nubi della nostra storia e getta luce
sul nostro cammino»[113].

Questo tesoro essenziale della Chiesa
anticipa l’eternità, perché ci
trasforma in commensali della “Cena
dell’Agnello”, dove i beati si saziano
della visione di Dio e del suo Cristo
(cfr Ap 19, 6-10). Noi abbiamo già
ottenuto, per grazia di Dio, di entrare
nella stessa realtà, ma non in modo
pieno: solo imperfettamente (cfr 1
Cor 13, 10-12). Con il dono del
Sacramento aumenta in noi e si
consolida la vita nuova conferita con
il Battesimo, che è chiamata alla
perfezione nella gloria.

Ricevere Gesù nella Santa
Comunione ci rende sereni davanti
alla morte e davanti alle incertezze
del giudizio, perché Egli ha
assicurato: «Chi mangia la mia carne
e beve il mio sangue ha la vita eterna
e io lo risusciterò nell’ultimo



giorno» ( Gv 6, 54). «Colui che si
nutre di Cristo nell’Eucaristia non
deve attendere l’aldilà per ricevere la
vita eterna: la possiede già sulla
terra , come primizia della pienezza
futura, che riguarderà l’uomo nella
sua totalità. Nell’Eucaristia riceviamo
infatti anche la garanzia della
risurrezione corporea alla fine del
mondo»[114]. La fede e la speranza
eucaristiche allontanano da noi molti
timori.

La Sacra Eucaristia è «l’azione più
sacra e trascendente che noi uomini
possiamo realizzare, per grazia di
Dio, in questa vita: unirci in
comunione con il Corpo e il Sangue
del Signore viene a essere per noi, in
un certo senso, come scioglierci dai
legami di terra e di tempo per
trovarci di già con Dio nel Cielo, là
dove Cristo stesso asciugherà le
lacrime dei nostri occhi e dove non ci
sarà morte, né pianto, né gemiti di



fatica, perché il mondo vecchio sarà
ormai passato (cfr Ap 21, 4)»[115].

Questo Sacramento si colloca sul
limite tra questa vita e l’altra, non
solo quando viene amministrato ai
moribondi sotto forma di viatico, ma
più propriamente perché contiene 
Christus passus , ormai glorioso,
sicché partecipa nell’ordine
sacramentale della condizione di
questa vita, mentre sostanzialmente
appartiene già all’altra. Anche per
questo, la pietà eucaristica ci farà
diventare sempre più Opus Dei e ci
spingerà a comportarci come
contemplativi nel mondo, perché
camminiamo amando sulla terra e
nel Cielo: «Non “tra” il Cielo e la
terra, perché siamo del mondo. Nel
mondo e nel Paradiso nello stesso
tempo! Questa è quasi una formula
che esprime come dobbiamo
condurre la nostra vita mentre ci
troviamo “in questo secolo”»[116].



Pegno della vita eterna

Il piano salvifico di Dio ha inizio in
questa tappa terrena, che è la
“penultima”, e si consuma in quella
che deve venire, che è eterna [117].
Così la fede contiene quasi un inizio
della conoscenza faccia a faccia, un
principio della visione gloriosa e
beatifica. Nell’Eucaristia la tensione
verso la gloria poggia soprattutto
sull’amore che nasce dallo stare
insieme. L’anima eucaristica anela di
adorare apertamente Colui che già
adora nascosto nel Pane, perché lo
stare sempre insieme a un amore
nascosto genera un desiderio
irrefrenabile di possederlo
apertamente. «Frequenta l’Umanità
Santissima di Gesù... Ed Egli metterà
nella tua anima una fame
insaziabile, un desiderio
“spropositato” di contemplare il suo
Volto»[118].



Sempre questa è stata l’impazienza
dei santi, la stessa che San Josemaría
serbava nel suo cuore. «Coloro che si
amano, fanno di tutto per vedersi. Gli
innamorati hanno occhi solo per il
loro amore. Non è logico che sia così?
Il cuore umano sente questi
imperativi. Mentirei se negassi che
mi divora il desiderio di contemplare
il volto di Gesù. “ Vultum tuum,
Domine, requiram ” ( Sal 26, 8),
cercherò, Signore, il tuo volto. Mi
rende felice chiudere gli occhi e
pensare che arriverà il momento,
quando Dio vorrà, in cui potrò
vederlo, non “come in uno specchio,
in maniera confusa..., ma a faccia a
faccia” ( 1 Cor 13, 12). Sì, figli miei,
“l’anima mia ha sete di Dio, del Dio
vivente: quando verrò e vedrò il
volto di Dio?” ( Sal 41, 3)»[119].

La devozione eucaristica trasmetterà
e aumenterà in noi questo anelito,
sino a far sì che stare con Cristo sia
per noi l’unica cosa importante,



senza per questo allontanarci dal
mondo; al contrario, lo ameremo più
appassionatamente, con il nostro
cuore strettamente unito al Cuore di
Cristo. L’intimità, il dialogo con il
Signore nell’Eucaristia, ci darà a poco
a poco la convinzione vigorosa che la
felicità non si trova nei beni della
terra, destinati a invecchiare e
scomparire, ma nello stare per
sempre con Lui, perché Egli è la
felicità, e già ora lo possediamo come
“tesoro infinito, perla preziosissima”
in questo Sacramento[120] . «Mentre
distribuiva la Santa Comunione, quel
sacerdote aveva voglia di gridare: ti
sto dando la Felicità!»[121].

La Vergine Santissima, donna
eucaristica

Con l’invocazione di «donna
eucaristica», Giovanni Paolo II ha
additato alla Chiesa l’esempio di
Maria come “scuola” e “guida” per
imparare a meravigliarci - che



significa accogliere, adorare, essere
grati... - davanti al mistero
dell’Eucaristia[122] . Alla luce della
fede lo capiamo molto bene, come
successe a nostro Padre, il quale ci
faceva considerare che nella Santa
Messa, «interviene, in qualche modo,
la Vergine Santissima, a motivo della
sua intima unione con la Trinità
Beatissima e perché è Madre di
Cristo, della sua Carne e del suo
Sangue: Madre di Gesù, perfetto Dio
e perfetto Uomo. Gesù, infatti,
concepito nel seno di Maria
Santissima senza intervento di uomo,
ma per sola virtù dello Spirito Santo,
è del sangue di sua Madre: lo stesso
sangue che è offerto in sacrificio di
redenzione sul Calvario e nella Santa
Messa»[123].

Maria, ai piedi della Croce, unì il
proprio sacrificio interiore -
«osservate se c’è un dolore simile al
mio dolore» ( Lam 1, 12) - a quello di
suo Figlio, cooperando alla



Redenzione sul Calvario. Ella stessa,
«presente, con la Chiesa e come
Madre della Chiesa, in ciascuna delle
nostre Celebrazioni eucaristiche»[124] ,
coopera con il Figlio a diffondere nel
mondo, Mediatrice di ogni grazia,
l’infinita forza santificante del Santo
Sacrificio che solo Gesù compie.

Figlie e figli miei, se in qualche modo
ci siamo confrontati con Dima, il
buon ladrone, e con l’Apostolo
Tommaso, come possiamo non
volgerci a Maria per conoscere e
amare di più Gesù sacramentato, per
imparare da Lui e imitarlo, per
«trattarlo bene»? In questo
personalissimo lavoro, che in modo
incessante ci rinnoverà
interiormente e ci riempirà di
desideri di santità e di apostolato,
facciamoci aiutare dalla
contemplazione dei misteri del
Rosario, dall’Annunciazione, in cui la
Vergine accoglie
incondizionatamente nel suo seno



purissimo il Verbo incarnato, fino
alla sua glorificazione, quando Dio la
riceve in corpo e anima nella gloria e
la incorona come Regina, Madre e
Signora nostra.

«A Gesù si va e si “ritorna” sempre
per Maria»[125]. Chiediamo a nostra
Madre di prenderci sempre per
mano, soprattutto nell’ Anno
dell’Eucaristia , affinché diciamo
continuamente al Signore
sacramentato, con le parole e con le
opere: «Ti adoro, ti amo!», Adoro te
devote! Nel farlo, ascoltiamo il nostro
amatissimo Padre, che ci ripete:
«Invocate Maria e Giuseppe, perché
in un modo o nell’altro sono presenti
nel Tabernacolo, come lo furono a
Betlemme e a Nazaret [...]. Non
dimenticatelo!»[126].

Con tanto affetto, vi benedice

vostro Padre

+Javier



Roma, 6 ottobre 2004, secondo
anniversario della canonizzazione di
San Josemaría.

[1] Concilio Vaticano II, Decr. 
Presbyterorum ordinis , n. 5.

[2] San Josemaría, È Gesù che passa ,
n. 87. Cfr Concilio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium , n. 11; Decr. 
Presbyterorum ordinis , n. 14.

[3] Concilio di Trento, ses. XIII, 
Decreto sulla Sacra Eucaristia , can. 1
(Denz. 1651).

[4] Cfr. Ibid ., can. 2 (Denz. 1652).

[5] San Josemaría, Cammino , n. 538.

[6] San Josemaría, Appunti presi
durante una meditazione, 14-IV-1960.

[7] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 83.

[8] Cfr. Ibid ., n. 84.



[9] San Giovanni Crisostomo, Omelie
sul vangelo di San Matteo , 82, 4 (PG
58, 743).

[10] Cfr. Cammino , nn. 269, 537, 554; 
Forga , nn. 831, 991; E’ Gesù che
passa, n. 151.

[11] San Josemaría, Cammino , n. 267.

[12] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 84.

[13] Ibid. 14 San Josemaría, Omelia 
Sacerdote per l’eternità, 13-IV-1973.

[14] San Josemaría, Omelia Sacerdote
per l’eternità , 13-IV-1973.

[15] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 64.

[16] San Josemaría, Appunti presi
durante una tertulia, ottobre 1972.

[17] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 90.



[18] Cfr. San Tommaso d’Aquino, 
Summa Teologica , II-II, q. 84, a. 2;
San Giovanni Damasceno, Sulla fede
ortodossa , 4, 12 (PG 94, 1133).

[19] San Josemaría, Appunti presi
durante una tertulia, 4-IV-1970.

[20] San Josemaría, Cammino , nn.
539, 538. Cfr. Solco , nn. 685, 686; 
Forga , n. 887.

[21] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 161.

[22] San Josemaría, Appunti presi
durante una meditazione, 14-IV-1960.

[23] «Lauda, Sion, Salvatorem, / lauda
ducem et pastorem / in hymnis et
canticis. / Quantum potes, tantum
aude: / quia maior omni laude, / nec
laudare sufficis» (Messale Romano,
Solennità del Corpo e del Sangue di
Cristo, Sequenza Lauda Sion).



[24] San Josemaría, Forgia , n. 838.
Cfr. nn. 832, 837.

[25] San Josemaría, Forgia , n. 824.

[26] San Josemaría, Solco , n. 818.

[27] San Josemaría, Cammino , n. 533.

[28] San Josemaría, È Gesù che passa ,
n. 151.

[29] San Josemaría, È Gesù che passa ,
n. 156.

[30] San Josemaría, Omelia Sacerdote
per l’eternità, 13-IV-1973.

[31] Messale Romano, Solennità del
Corpo e del Sangue di Cristo,
Sequenza Lauda Sion.

[32] San Josemaría, Lettera 28-
III-1973 , n. 7.

[33] San Josemaría, È Gesù che passa ,
n. 153.



[34] Concilio di Trento, ses. XIII: 
Decreto sulla Sacra Eucaristia , cap. 4
(Denz. 1642).

[35] Paolo VI, Credo del Popolo di
Dio , 30-VI-1968. Cfr Giovanni Paolo
II, Lett. enc. Ecclesia de Eucharistia ,
17-IV-2003, n. 15.

[36] Cfr., per esempio, Pio XII, Lett.
enc. Mediator Dei , 20-XI-1947; Paolo
VI, Lett. enc. Mysterium fidei , 3-
IX-1965; Giovanni Paolo II, Lett. enc. 
Ecclesia de Eucharistia , 17-IV-2003; 
Catechismo della Chiesa Cattolica ,
nn. 1322-1419.

[37] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
dogma. Dei Verbum , n. 10

[38] San Josemaría, È Gesù che passa ,
n. 84.

[39] San Josemaría, È Gesù che passa ,
n. 109.



[40] San Josemaría, È Gesù che passa ,
n. 6.

[41] San Josemaría, Lettera 28-
III-1973 , n. 10.

[42] San Josemaría, È Gesù che passa ,
n. 80.

[43] Ibid , n. 6.

[44] Cfr. San Josemaría, Solco , n. 817.

[45] San Josemaría, È Gesù che passa ,
n. 155.

[46] Concilio di Trento, ses. XXII, 
Dottrina sul Santissimo Sacrificio
della Messa, cap. 2 (Denz. 1743).

[47] Giovanni Paolo II, Lett. enc. 
Ecclesia de Eucharistia , 17-IV-2003,
n. 12.

[48] Concilio di Trento, ses. XIII, 
Decreto sulla Sacra Eucaristia , cap. 7
(Denz. 1647).



[49] San Josemaría, Cammino , n. 533.

[50] Ibid. 51 San Tommaso d'Aquino, 
Commento 4 sul Credo.

[51] Ibid.

[52] San Tommaso d'Aquino, 
Commento 4 sul Credo.

[53] San Josemaría, Lettera 24-
III-1931 , n. 61.

[54] San Josemaría, Omelia Sacerdote
per l’eternità, 13-IV-1973.

[55] San Josemaría, Cammino , n. 509.

[56] San Josemaría, Forgia , n. 887.

[57] San Josemaría, Forgia , n. 556.

[58]San Josemaría, Vía Crucis , XII
stazione, n. 4.

[59] San Josemaría, Cammino , n. 876.

[60] San Josemaría, Amici di Dio, n.
232.



[61] Ibid.

[62] San Josemaría, Forgia , n. 827

[63] San Josemaría, Lettera 28-
III-1973 , n. 7.

[64] Giovanni Paolo II, Lett. enc. 
Ecclesia de Eucharistia , 17-IV-2003,
n. 14.

[65] San Josemaría, Vía Crucis, V
stazione.

[66] San Josemaría, Appunti presi
durante una tertulia, 25-VI-1972.

[67] San Josemaría, Appunti presi
durante una meditazione, 9-IV-1937.

[68] San Josemaría, Amici di Dio, nn.
301-303.

[69] San Josemaría, Amici di Dio, n.
249.

[70] San Josemaría, Forgia , n. 835.



[71] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 154.

[72] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 129.

[73] San Josemaría, Omelia Sacerdote
per l’eternità , 13-IV-1973.

[74] San Josemaría, Forgia , n. 542.

[75] San Josemaría, Cammino , n. 23.

[76] San Josemaría, Solco , n. 688.

[77] Pio XII, Lett. enc. Mediator Dei ,
20-XI-1947, n. 20.

[78] Giovanni Paolo II, Lett. enc. 
Ecclesia de Eucharistia , 17-IV-2003,
n. 12. Cfr. Concilio di Trento, ses. 22, 
Dottrina sul Santo Sacrificio della
Messa , cap. 2 (Denz. 1743).

[79] Catechismo della Chiesa
Cattolica , n. 1364.



[80] San Josemaría, Appunti presi
durante una tertulia, 22-V-1970.

[81] Giovanni Paolo II, Lett. enc. 
Ecclesia de Eucharistia , 17-IV-2003,
n. 11.

[82] San Josemaría, Appunti presi
durante una meditazione, 14-IV-1960.

[83] San Josemaría, È Gesù che passa,
nn. 86-87.

[84] San Josemaría, Forgia , n. 541.

[85] Cfr. È Gesù che passa, nn. 88-91.

[86] San Josemaría, Forgia , n. 69.

[87] Messale Romano, Solennità del
Corpo e del Sangue di Cristo,
Sequenza Lauda Sion.

[88] San Tommaso d’Aquino, Summa
Teologica , III, q. 79, a. 1.

[89] San Leone Magno, Omelia 12
sulla Passione, 7 (PL 54, 357).



[90] Catechismo della Chiesa
Cattolica , n. 1396.

[91] Concilio di Efeso, anno 431
(Denz. 262).

[92] San Josemaría, Amici di Dio, n.
296.

[93] San Josemaría, Appunti presi
durante una meditazione, 19-
III-1975.

[94] San Josemaría, Conversazioni
con Mons. Escrivá de Balaguer , n.
123.

[95] San Josemaría, Vía Crucis , XI
stazione n. 4.

[96] Concilio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium , n. 3.

[97] Cfr. Giovanni Paolo II, Exhort.
apost. Reconciliatio et pænitentia , 2-
XII-1984, n. 31, I.

[98] San Josemaría, Forgia , n. 828.



[99] San Josemaría, Forgia , n. 834.

[100] San Josemaría, Cammino , n.
536.

[101] Ibid., n. 534.

[102] Ibid., n. 321.

[103] San Josemaría, È Gesù che
passa , n. 122.

[104] San Josemaría, Appunti presi
durante una tertulia, 4-IV-1970.

[105] San Josemaría, Cammino , n.
541.

[106] San Josemaría, Instrucción, 1-
IV-1934, n. 3.

[107] Raccolta per don Álvaro, 
Lettera 16-VI-1978.

[108] Ibid.

[109] Ibid.

[110] San Josemaría, Forgia , n. 826.



[111] San Josemaría, Appunti presi
durante una tertulia, 6-X-1968.

[112] Concilio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum Concilium , n. 47.

[113] Giovanni Paolo II, Lett. enc. 
Ecclesia de Eucharistia, 17-IV-2003, n.
19.

[114] Giovanni Paolo II, Lett. enc. 
Ecclesia de Eucharistia , 17-IV-2003,
n. 18.

[115] San Josemaría, Conversazioni
con Mons. Escrivá de Balaguer , n.
113.

[116] San Josemaría, Appunti presi
durante una meditazione, 27-
III-1975.

[117] Cfr. Giovanni Paolo II, Lett. enc.
Evangelium vitæ , 25-III-95, n. 2.

[118] San Josemaría, Vía Crucis , VI
stazione, n. 2.



[119] San Josemaría, Appunti presi
durante una meditazione, 25-
XII-1973.

[120] San Josemaría, Cammino , n.
432.

[121] San Josemaría, Forgia , n. 267.

[122] Cfr. Giovanni Paolo II, Lett. enc.
Ecclesia de Eucharistia , 17-IV-2003,
nn. 53-58.

[123] San Josemaría, È Gesù che
passa , n. 89.

[124] Giovanni Paolo II, Lett. enc. 
Ecclesia de Eucharistia , 17-IV-2003,
n. 57.

[125] San Josemaría, Cammino , n.
495.

[126] San Josemaría, Appunti presi
durante una conversazione, 6-
VI-1974.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lettera-pastorale-
in-occasione-dellanno-delleucaristia/

(15/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/lettera-pastorale-in-occasione-dellanno-delleucaristia/
https://opusdei.org/it/article/lettera-pastorale-in-occasione-dellanno-delleucaristia/
https://opusdei.org/it/article/lettera-pastorale-in-occasione-dellanno-delleucaristia/

	Pregare con l'inno eucaristico "Adoro Te Devote"

