
opusdei.org

Lettera n. 3 di san
Josemaría "Sulla
missione
soprannaturale e
apostolica dei
membri dell’Opus
Dei in mezzo al
mondo"

In occasione del compleanno di
Josemaría (9 gennaio),
pubblichiamo la lettera "Sulla
missione soprannaturale e
apostolica dei membri
dell’Opus Dei in mezzo al
mondo", designata anche
dall’incipit "Res omnes", datata



9 gennaio 1932 e inviata il 21
gennaio 1966. Questa lettera,
insieme ad altre tre, è stata
pubblicata in italiano grazie
alle Edizioni Ares, nel volume
"Lettere (I)".

08/01/2022

Contesto e storia

Il 9 gennaio 1932, data di questa
Lettera, san Josemaría compiva
trent’anni. In simili ricorrenze, il
fondatore soleva scrivere ai membri
dell’Opus Dei, per chiedere loro di
unirsi a lui con la preghiera,
rafforzando i legami di filiazione
spirituale. Era una festa di famiglia,
che veniva vissuta gioiosamente,
come ancora si fa. Era quindi



naturale che questa Lettera ne
recasse la data.

Non conosciamo alcun particolare
della sua redazione, ma sappiamo
che era terminata alla fine del 1965 o
agli inizi del 1966. Questa lettera,
insieme ad altre tre, sono state
pubblicate in italiano dalle Edizioni
Ares.

Contenuto

San Josemaría affronta in questa
Lettera diversi aspetti dello spirito
dell’Opus Dei, ma nel complesso
vuole ribadire che i membri
dell’Opera sono chiamati a vivere in
mezzo al mondo una missione di
servizio a Dio, alla Chiesa e a tutti gli
uomini.

Come in altri scritti di questa natura,
procede con grande libertà, senza
adottare uno schema compositivo
rigido. Ripete più volte le idee che

https://opusdei.org/it-it/article/pubblicate-in-italiano-alcune-lettere-inedite-di-san-josemaria-ai-fedeli-dell-opus-dei/
https://opusdei.org/it-it/article/pubblicate-in-italiano-alcune-lettere-inedite-di-san-josemaria-ai-fedeli-dell-opus-dei/


desidera rimarcare, senza volerle
esporre in modo sistematico. È, come
abbiamo detto, uno scritto di sapore
familiare, una conversazione del
fondatore con le sue figlie e i suoi
figli spirituali. Possiamo comunque
individuare un certo ordine
espositivo che si può delineare nei
seguenti punti.

Nei primi paragrafi (nn. 1-7) san
Josemaría precisa il fine dell’Opus
Dei: servire la Chiesa e il Papa,
rispettando e difendendo la libertà
dei cattolici in ciò che è opinabile,
senza creare «dogmi dottrinali in
àmbito temporale». Il tema sarà
ripreso più volte, con precisazioni
sulla laicità, la legittima autonomia
delle realtà temporali e la libertà del
cristiano nelle questioni opinabili;
non manca la condanna degli abusi
che hanno origine dal clericalismo.

Una seconda parte (nn. 8-22), accanto
a una miscellanea di altri temi (unità



di vita, purezza di intenzione,
filiazione divina, fede ecc.), descrive
la vocazione all’Opus Dei; le metafore
che impiega permettono di cogliere
la specificità di tale vocazione laicale:
«Se mi chiedete come si nota la
chiamata divina, come uno se ne
rende conto, vi dirò che è una nuova
visione della vita. È come se si
accendesse una luce dentro di noi; è
un impulso misterioso, che spinge
l’uomo a dedicare le sue più nobili
energie a un’attività che, con
l’esercizio, diventa una funzione
naturale. Questa forza vitale, che è
un po’ come una valanga travolgente,
è ciò che altri chiamano
vocazione» (n. 9a).

Un terzo gruppo di paragrafi (nn.
23-40) fa riferimento allo spirito di
servizio alla Chiesa che anima l’Opus
Dei. Esemplifica qui alcune
manifestazioni dell’apostolato dei
suoi membri nell’impegno di portare
il vangelo in tutti gli àmbiti



dell’esistenza terrena, con spirito
pienamente laicale.

Nella parte centrale della Lettera (nn.
41-61) san Josemaría affronta temi di
interesse per tutti i cristiani, non solo
per quanti appartengono all’Opus
Dei: il servizio al bene comune nelle
attività di rilevanza pubblica e
sociale, compresa la politica. Dà una
risposta a quanti si interrogano su
quale debba essere l’azione pubblica
dei cattolici in ambienti che hanno
perso molti degli antichi valori
cristiani. I criteri-guida del fondatore
fanno appello al rispetto del
pluralismo e alla libertà. Inoltre
approfitta per chiarire con la
massima energia che «l’Opera non ha
alcuna opzione politica: non è il suo
fine. La nostra unica finalità è
spirituale, apostolica e ha un sigillo
divino: l’amore alla libertà che Cristo
ha conquistato per noi morendo sulla
Croce» (n. 42b).



In un segmento successivo tratta
anche dell’apostolato personale (nn.
62-77); ne evidenzia alcune
caratteristiche: la semplicità, la
comprensione del prossimo, la
ricerca di unità con tutti, la capacità
di adattarsi a ogni genere di persone,
senza alcuna discriminazione,
pregiudizi o rigidità, facendosi «tutto
per tutti, per salvare a ogni costo
qualcuno» (1 Cor 9, 22), come insegna
san Paolo.

Dopo aver dato alcuni brevi
orientamenti su alcuni apostolati
dell’Opus Dei in quanto tale (nn.
78-80), affronta di nuovo l’argomento
dello spirito di servizio (nn. 81-90).
Troviamo in queste pagine
orientamenti validi per tutti i
cristiani che lavorano in politica, in
ruoli socialmente rilevanti o che
comportano responsabilità di
governo. Insegna a santificare tali
attività, conservando l’umiltà e il
desiderio di servire la società.



La Lettera termina con un epilogo
(nn. 91-93) in cui san Josemaría torna
a trattare della missione apostolica
affidata all’Opus Dei, ricordando la
chiamata universale alla santità.

Lettera di san Josemaría
"Sulla missione
soprannaturale e apostolica
dei membri dell’Opus Dei in
mezzo al mondo"

1a Tutto ciò che è o che sembra una
novità, sia riguardo alla dottrina
cristiana, sia al modo di esporla agli
uomini e al modo di metterla in
pratica, deve aprirsi vie almeno in
apparenza nuove, sebbene ciò che
insegna o fa corrisponda in pieno
alla sapienza cristiana e alla
tradizione.



1b È giusto, pertanto, che vi ripeta
che l’Opera non vuole innovare
alcunché e tantomeno riformare in
qualcosa la Chiesa: accetta
fedelmente ciò che Essa dà per certo
riguardo alla fede e alla morale di
Cristo. Non vogliamo scioglierci dai
vincoli, che sono santi, della
disciplina comune dei cristiani.
Vogliamo invece, con la grazia del
Signore, essere i figli migliori della
Chiesa e del Papa. E che Dio mi
perdoni questa apparente mancanza
di umiltà.

1c Per riuscire nell’intento dobbiamo
amare la libertà. Evitate di diventare
complici del patente sopruso che
attualmente sembra aver preso tanto
piede in tutti i Paesi del mondo:
forzare la legittima indipendenza
delle persone, per costringere tutti a
condividere un pensiero unico;
creare delle specie di dogmi
dottrinali in àmbito temporale, e
difendere questo errore con



argomenti propagandistici, di per sé
scandalosi, rivolti contro coloro che
hanno l’onestà di non piegarsi.

2a Instaurare omnia in Christo[1], dice
san Paolo agli Efesini: rinnovate il
mondo nello spirito di Cristo,
ponendo Cristo al vertice e al centro
di tutto. Il nostro scopo è di
santificare ogni sforzo umano
onesto: il lavoro ordinario,
precisamente nel mondo, con stile
secolare e laicale, al servizio della
Santa Chiesa, del Romano Pontefice e
di tutte le anime.

2b Per raggiungere questo obiettivo
dobbiamo difendere la libertà. La
libertà delle membra, che tuttavia
costituiscono un unico corpo mistico
con Cristo Capo e con il suo Vicario in
terra. Le realtà terrene sembravano
essere state strappate via da quelle
celesti, rimanendo decapitate. Dio,
però, ha messo a capo di tutte le cose
Cristo incarnato. Si arriverà pertanto



all’unità, a una unione armonica,
quando ogni cosa sarà sottomessa a
un solo capo, Cristo.

2c Diremo con sant’Ireneo: dunque
c’è un solo Dio, il Padre [...] e un solo
Cristo Gesù, nostro Signore, che è
venuto attraverso ogni economia e ha
ricapitolato in sé tutte le cose. In
questo «tutte le cose» è anche
compreso l’uomo, creatura modellata
da Dio; egli ha dunque ricapitolato
anche l’uomo in sé, rendendo
l’invisibile visibile, rendendo
l’incomprensibile comprensibile,
l’impassibile passibile, il Verbo uomo:
ricapitolando in sé tutte le cose,
affinché, come il Verbo di Dio ha il
primato sugli esseri sopracelesti,
spirituali e invisibili, abbia anche il
potere sugli esseri visibili e corporali;
e assumendo in sé questo primato e
ponendo sé stesso come testa della
Chiesa, attragga tutto a sé al
momento opportuno[2].



2d Ora comprendiamo l’emozione di
quel povero sacerdote, che tempo fa
sentì nella propria anima questa
locuzione divina: et ego, si exaltatus
fuero a terra, omnia traham ad
meipsum[3], quando sarò innalzato da
terra, attirerò ogni cosa a me. Allora
vide con chiarezza quale significato il
Signore intendeva dare in quel
momento alle parole della Scrittura:
bisogna mettere Cristo al vertice di
tutte le attività umane. Comprese
chiaramente che era necessario
riconciliare la terra con Dio
mediante il lavoro ordinario in tutte
le attività di questo mondo, cosicché
ciò che è profano, pur restando tale,
diventasse sacro, consacrato a Dio,
fine ultimo di tutte le cose[4].

3a C’è una lunghissima e
incomprensibile parentesi di secoli,
in cui questo insegnamento suonava
e suona a novità: cercare ciascuno la
perfezione cristiana nella propria
professione e nel proprio stato,



mediante la santificazione del lavoro
ordinario. Per molti secoli il lavoro
era stato disprezzato; anche persone
di grande levatura teologica
l’avevano ritenuto un ostacolo per la
santità degli uomini.

3b Ma io vi dico, figlie e figli miei, che
a chiunque neghi che un lavoro
umano onesto, importante o modesto
che sia, possa essere santificato e
santificante, potete assicurare senza
incertezze che Dio non lo ha
chiamato nella sua Opera.

3c Bisognerà pregare, dovremo
pregare e soffrire per cancellare
questo errore dalla mente delle
persone buone. Tuttavia, verrà il
momento in cui dal contesto del
lavoro umano si leverà un coro
unanime di intellettuali e lavoratori
manuali cristiani di ogni categoria,
che esclameranno: cantate Domino
canticum novum, cantate Domino
omnis terra[5]; cantate al Signore un



canto nuovo, tutta la terra lodi il
Signore.

4a Per far breccia nelle coscienze
degli uomini, dopo tanti secoli di
fraintendimento o di oblio dei doveri
del cristiano, dovete essere amici del
lavoro. Senza, non ci santificheremo:
non è possibile, perché il lavoro è la
materia da santificare e lo strumento
per santificarsi.

4b Dovete essere fedeli, forti e docili,
servono virtù umane, magnanimità,
lealtà. Non vi sto chiedendo cose
straordinarie; vi chiedo
semplicemente di arrivare con la
testa in Cielo: ne avete diritto poiché
siete figli di Dio. Però, dovete avere i
piedi ben piantati per terra, per
glorificare il nostro Creatore e
Signore con il mondo e con la terra e
con il lavoro umano.

4c Già da ora posso vedere, nel
trascorrere dei secoli, fin l’ultimo dei
miei figli lavorare con la sapienza



dell’artista, con la felicità del poeta,
con la sicurezza di un maestro e con
un pudore più persuasivo
dell’eloquenza, adoperandosi per il
bene di tutta l’umanità con la ricerca
della perfezione cristiana nella sua
professione e nella sua condizione
nel mondo, perché, vi ripeto, siamo
figli di Dio.

5a Dobbiamo amare qualsiasi genere
di lavoro umano, perché con il lavoro
si santificano le anime e si dà gloria a
Dio. Se il lavoro, qualsiasi lavoro
umano onesto, è lo strumento,
nessuno potrà circoscrivere questo
immenso mare di apostolato,
l’orizzonte umano e divino che si
presenta al nostro sguardo.

5b Quando sarà il momento di
cristallizzare questo nostro
apostolato nel diritto canonico, nelle
leggi della Chiesa, diremo lo stesso,
che è un mare senza sponde, anche



se indicheremo qualche attività
concreta, perché è normale fare così.

5c Voi e io sappiamo e crediamo che
il mondo ha come unica missione
dare gloria a Dio. Questa vita ha
senso solo se si vive nella prospettiva
del regno eterno di Dio Creatore.
Infatti san Paolo scrive: qualunque
cosa facciate, in parole e in opere,
tutto avvenga nel nome del Signore
Gesù, rendendo grazie per mezzo di
lui a Dio Padre[6]. E nella prima
lettera ai Corinzi leggiamo: sia che
mangiate sia che beviate, sia che
facciate qualsiasi altra cosa, fate tutto
per la gloria di Dio[7]. Pertanto, tutti
dobbiamo lavorare, perché Dio lo
comanda e a Dio si deve obbedire
nella gioia: servite Domino in
laetitia[8].

6a In questo modo il lavoro diventa
soprannaturale perché ha per fine
Dio, lo si fa pensando a Lui, come
atto di obbedienza. Non possiamo



abbandonare il posto in cui ci ha
sorpresi la chiamata del Signore.
Dobbiamo trasformare tutta la nostra
vita in servizio a Dio: il lavoro e il
riposo, il pianto e il sorriso. Nel
lavoro dei campi e in officina, nello
studio, nell’attività pubblica
dobbiamo rimanere fedeli alla nostra
quotidianità; trasformare tutto in
strumento di santificazione e in
esempio apostolico, senza mai
servirci della Chiesa o dell’Opera,
ognuno responsabile per sé.

6b Siamo personalmente impegnati a
cercare la santità nel lavoro
ordinario, in seno alla famiglia e alla
società, per il semplice fatto di essere
cristiani, poiché il Maestro ci ha detto
con chiarezza: siate perfetti come è
perfetto il Padre vostro celeste[9].

6c Leggete ciò che scrive san
Giovanni Crisostomo a proposito
della perfezione cristiana: è
necessario che tutti gli uomini



tendano alla stessa meta. Quello che
sovverte il mondo intero è proprio
questo, il fatto che noi siamo persuasi
che soltanto i monaci debbano
occuparsi di quell’impegno, e che agli
altri uomini sia concesso di fare i
propri comodi. Non è dunque così,
non lo è affatto[10].

7a Dobbiamo fare in modo che tutti
capiscano che non si possono
dividere gli uomini in due categorie:
quelli che lavorano e quelli che
pensano che lavorando ci si degradi.
Il motivo è che oggi è ormai evidente
che il lavoro è un servizio che tutti i
cristiani hanno il dovere di prestare
a Dio per amore e, per amore di Dio,
a tutta l’umanità.

7b A chi non vuole capire mi
permetto di dire: qui parce seminat,
parce et metet; et, qui seminat in
benedictionibus, de benedictionibus et
metet[11]; chi semina scarsamente,
scarsamente raccoglierà e chi semina



con larghezza, con larghezza
raccoglierà. Ecco detto, con parole
dell’Apostolo, che non basta lavorare
molto, ma che bisogna lavorare con
visione soprannaturale: altrimenti,
non riceveremo benedizioni dal
Cielo.

7c Figlie e figli miei, voglio confidarvi
un dispiacere, un grande dispiacere: 
non mi capiscono. Sono già quattro
anni che dico le stesse cose e non
comprendono. È come se fossero
impermeabilizzati. Sembra che non
entri loro in testa e nel cuore la
realtà di tanto eroismo cristiano che
non dà spettacolo. Tuttavia, la nostra
generosità, sebbene sia totale, è ben
poco a paragone della generosità
infinita e piena d’amore del Dio-
Uomo, che si consegna al sacrificio
estremo per la nostra salvezza, che
sparge fino all’ultima goccia del suo
sangue ed esala fino al suo ultimo
alito di vita. Anche noi, perciò, siamo
chiamati a darci senza riserve, tutti



tesi all’amore di Dio, nonostante le
difficoltà.

8a Ecco che cosa ci racconta san
Matteo: Gesù percorreva tutte le città
e i villaggi, insegnando nelle loro
sinagoghe, annunciando il Vangelo del
Regno e guarendo ogni malattia e
ogni infermità. Vedendo le folle, ne
sentì compassione, perché erano
stanche e sfinite come pecore che non
hanno pastore. Allora disse ai suoi
discepoli: «La messe è abbondante ma
sono pochi gli operai! Pregate dunque
il signore della messe, perché mandi
operai nella sua messe!»[12].

8b Questo grido del Figlio di Dio, che
si lamenta perché la messe è molta e
gli operai sono pochi, spezza il cuore.
Chiedete con me al Signore della
messe di mandare operai, gente di
tutte le razze, di tutte le professioni e
le classi sociali, a lavorare in
quest’Opera, con questo senso
soprannaturale: rogate ergo



Dominum messis, ut mittat operarios
in messem suam! Così ci saranno
molte anime che ascolteranno la 
chiamata divina, che accende in noi il
desiderio di cercare la perfezione
cristiana in mezzo al mondo.

9a Se mi chiedete come si nota la
chiamata divina, come uno se ne
rende conto, vi dirò che è una nuova
visione della vita. È come se si
accendesse una luce dentro di noi; è
un impulso misterioso, che spinge
l’uomo a dedicare le sue più nobili
energie a un’attività che, con
l’esercizio, diventa una funzione
naturale. Questa forza vitale, che è
un po’ come una valanga travolgente,
è ciò che altri chiamano vocazione.

9b La vocazione ci porta, senza
rendercene conto, a prendere una
posizione nella vita e a mantenerla
con entusiasmo e con gioia, pieni di
speranza fino al momento stesso
della morte. È un fenomeno che



conferisce al lavoro un senso di
missione, che nobilita e valorizza la
nostra esistenza. Gesù entra con un
atto di autorità nell’anima, nella tua,
nella mia: è la chiamata.

9c Si avverano le parole
dell’Apocalisse: Ecco: sto alla porta e
busso. Se qualcuno ascolta la mia
voce e mi apre la porta, io verrò da
lui, cenerò con lui ed egli con me[13]. La
chiamata di Dio è una cosa
preziosissima. Mi spunta sulle labbra
la parabola che san Matteo ci riporta
al capitolo tredicesimo del suo
Vangelo: il regno dei cieli è simile a un
tesoro nascosto nel campo; un uomo
lo trova e lo nasconde; poi va, pieno di
gioia, vende tutti i suoi averi e compra
quel campo. Il regno dei cieli è simile
anche a un mercante che va in cerca
di perle preziose; trovata una perla di
grande valore, va, vende tutti i suoi
averi e la compra[14]. Tale è la nostra
chiamata se abbiamo saputo
riceverla con amore, se l’abbiamo



considerata dono di Dio, pietra
preziosa di infinito valore.

10a Questa chiamata è un tesoro
nascosto che non tutti sono in grado
di trovare, ma solo coloro che è
davvero Dio a scegliere: a chiunque fu
dato molto, molto sarà chiesto[15]. Una
volta sperimentata la grazia di Dio,
non scordatevi della parabola del
tesoro nascosto: quem qui invenit
homo, abscondit, et prae gaudio illius
vadit, et vendit universa quae habet,
et emit agrum illum: è così umano e
così soprannaturale nascondere i
favori di Dio!

10b Guardate come il Signore ricerca
quelli che vuole che lo seguano.
Ascoltate che cosa dice a Pietro e a
suo fratello Andrea, che erano
pescatori, mentre calavano le reti in
mare: venite post me et faciam vos
fieri piscatores hominum[16]. Pietro e
Andrea, continuo, subito lasciarono
tutto e lo seguirono.



10c C’è uno che non è stato chiamato
– ce lo riferisce san Matteo al capitolo
ottavo, versetti 19 e 20 –: Magister,
Maestro, dice, sequar te quocumque
ieris, ti seguirò dovunque tu vada. Il
Signore gli rispose: le volpi hanno le
loro tane e gli uccelli del cielo i loro
nidi, ma il Figlio dell’uomo non ha
dove posare il capo. Figlie e figli miei,
non c’è da spaventarsi dinanzi ai
pericoli, alle avversità, alla fatica da
fare nel servizio di Dio.

10d «Signore – gli chiede uno dei suoi
discepoli –, permettimi di andare
prima a seppellire mio padre». Ma
Gesù gli rispose: «Seguimi e lascia che
i morti seppelliscano i loro morti»[17].
E a chi gli disse: ti seguirò, Signore;
prima però lascia che io mi congedi da
quelli di casa mia, Gesù rispose: 
nessuno che mette mano all’aratro e
poi si volge indietro è adatto per il
regno di Dio[18].



11a Prima di proseguire, voglio dire a
voi che avete quella luce nell’anima e
vi sentite spinti interiormente a
cercare la perfezione cristiana nel
mondo, che chi ha un vincolo o un
impegno di natura spirituale che
nasce dalla chiamata, se non vuole
ingannarsi deve rinunciare a
qualunque consigliere e a qualsiasi
progetto estranei a quel legame.
Diversamente, nascerebbero tanti
gruppi quante sono le singole
persone e il vincolo soprannaturale e
civile riuscirebbe inefficace e
potrebbe persino risultare dannoso,
perché verrebbe distrutta
l’obbedienza.

11b Figli miei, quanto spesso si
impegnano a giudicare le anime
degli altri, a dare consigli, persone
che non hanno mai provato il
turbamento destato da quel grido
divino: venite post me![19]. Siate
profondamente grati della chiamata
ricevuta e considerate che la verità



della vostra chiamata ha un unico
tracciato, che si può percorrere
lentamente o di fretta, di corsa, a
scatti: nell’Opera non sottomettiamo
le anime a schemi rigidi, non
mettiamo le persone in stampi di
acciaio, con gesti, atteggiamenti e
parole fuori della realtà di questo
mondo: perché noi viviamo nel
mondo per Dio.

12a A chi afferma che questa è
un’utopia, rispondo sulla base della
mia esperienza con parecchie anime
e con queste parole del Crisostomo: 
dove sono adesso quelli che dicono
che nessuno può essere virtuoso se
dimora in una città, ma è necessario
che si ritiri sui monti in qualche luogo
appartato; e che chi governa una
casa, ha moglie e si prende cura dei
figli e dei servitori non può possedere
la virtù?[20].

12b In qualunque stato di vita,
qualsiasi attività onesta si svolga,



non c’è bisogno di fuggire dal mondo
per conseguire la santità, a meno che
non si abbia la vocazione religiosa.
Stiamo bene nel posto che occupiamo
nel mondo. Sono certo che la
chiamata, quella specifica di cui
tratto in questa lettera, è per molti:
perché nell’Opera non c’è classismo,
perché interessano tutte le anime e,
pertanto, c’è bisogno di ogni genere
di strumenti. Iterum simile est
regnum caelorum sagenae missae in
mare, et ex omni genere piscium
congreganti[21]; ancora il regno dei
cieli è simile a una rete gettata nel
mare, che raccoglie ogni genere di
pesci.

13a Quando il Signore, per bocca di
Geremia, predice la liberazione
futura dall’esilio del popolo ebreo e
fa notare che, se un tempo li aveva
fatti uscire dall’Egitto, adesso farà
uscire i suoi servi de terra aquilonis
et de cunctis terris[22], penso che ci
saranno molti tipi di chiamata



all’Opera di Dio, senza
discriminazioni. Il Signore farà
arrivare persone di ogni classe
sociale, dotate di ogni genere di
talenti, gente di condizione elevata e
persone modeste e, come dice ancora
Geremia, gente che dimora nelle
viscere della terra.

13b Ascoltate il profeta: ecco, io
invierò numerosi pescatori a pescarli
– oracolo del Signore –, quindi invierò
numerosi cacciatori a catturarli, su
ogni monte, su ogni colle e nelle
fessure delle rocce; poiché i miei occhi
scrutano le loro vie[23].

13c Siamo strumenti nelle mani di
Dio, qui omnes homines vult salvos
fieri[24], il quale vuole che tutti gli
uomini siano salvati. I miei figli,
grazie alla formazione
autenticamente contemplativa del
nostro spirito, devono sentire nella
propria anima la necessità di cercare
Dio, di trovarlo e di avere un



continuo rapporto con Lui,
ammirandolo con amore mentre
faticano nel loro lavoro ordinario,
fatto di impegni terreni, purificati
però ed elevati all’ordine
soprannaturale. Nel contempo
devono sentire il bisogno di
trasformare la loro vita intera in
apostolato, che sgorga dall’anima per
tradursi in azione: caritas mea cum
omnibus vobis in Christo Iesu[25], il
mio amore con tutti voi in Cristo
Gesù.

14a Da ciò si deduce che per i figli di
Dio che Egli ha chiamato nella sua
Opera è necessaria l’unità di vita.
Un’unità di vita che ha sempre due
facce: quella interiore, che ci rende
contemplativi, e quella apostolica,
che passa dal nostro lavoro
professionale ed è visibile ed esterna.

14b Ve lo ripeto: la nostra vita è
lavorare e pregare e, viceversa,
pregare e lavorare. Arriva infatti il



momento in cui non si riesce più a
distinguere questi due concetti, i due
vocaboli, contemplazione e azione,
che finiscono per avere lo stesso
significato nella ragione e nella
coscienza.

14c Considerate ciò che dice san
Tommaso: quando di due cose una è
la ragione dell’altra, l’attenzione
dell’anima verso l’una non impedisce
né riduce la sua attenzione per
l’altra... E poiché Dio viene
contemplato dai santi come la ragione
di quanto essi compiono e conoscono,
il loro interessamento per le cose
sensibili o per le altre cose da
considerare o da compiere, in nessun
modo impedisce loro la
contemplazione di Dio, né
viceversa[26].

15a Per non perdere questa unità di
vita, consideriamo il Signore come
fine di tutte le nostre attività, che
dobbiamo svolgere non quasi



hominibus placentes, sed Deo, qui
probat corda nostra[27]; non cercando
di piacere agli uomini, ma a Dio, che
prova i nostri cuori. Inoltre,
dobbiamo cercare la presenza di Dio:
quaerite Dominum et confirmamini,
quaerite faciem eius semper[28];
cercate il Signore e la sua potenza,
ricercate sempre il suo volto.

15b Innalzate il cuore a Dio quando
la giornata si fa dura, quando la
tristezza vuole invadere la nostra
anima, quando sentiamo il peso della
vita, dicendo miserere mei, Domine,
quoniam ad te clamavi tota die.
Laetifica animam servi tui, quoniam
ad te Domine animam meam levavi[29];
pietà di me, Signore, a te grido tutto il
giorno. Rallegra la vita del tuo servo,
perché a te, Signore, rivolgo l’anima
mia.

16a Siamo servitori di Dio e figli di
Dio. Come servi possiamo rallegrarci
ascoltando le parole degli Atti degli



Apostoli: e anche sui miei servi e sulle
mie serve in quei giorni effonderò il
mio Spirito ed essi profeteranno[30].
Come figli di Dio possiamo
considerare con gioia ciò che san
Paolo scrive ai Galati: dico ancora:
per tutto il tempo che l’erede è
fanciullo, non è per nulla differente da
uno schiavo, benché sia padrone di
tutto, ma dipende da tutori e
amministratori fino al termine
prestabilito dal padre.

16b Così anche noi, quando eravamo
fanciulli, eravamo schiavi degli
elementi del mondo. Ma quando venne
la pienezza del tempo, Dio mandò il
suo Figlio, nato da donna, nato sotto
la Legge, per riscattare coloro che
erano sotto la Legge, perché
ricevessimo l’adozione a figli. E che
voi siete figli lo prova il fatto che Dio
mandò nei nostri cuori lo Spirito del
suo Figlio, il quale grida: «Abbà!
Padre!». Quindi non sei più schiavo,



ma figlio e, se figlio, sei anche erede
per grazia di Dio[31].

17a Nel Vangelo ci sono due figure
che, in mezzo all’infedeltà generale,
sono piene di coraggio: Giuseppe di
Arimatea, che era discepolo di Gesù,
ma di nascosto, e un uomo ricco,
Nicodemo. In mezzo a quel terrore
generale, in cui Gesù era stato
abbandonato, attorniato solo da
donne – sua Madre e quelle sante
donne – e da Giovanni, un
adolescente, essi, che in vita del
Maestro si nascondevano,
ricompaiono, come ci raccontano gli
Evangelisti: Giuseppe per chiedere a
Pilato di poter prendere il corpo di
Gesù e Nicodemo per portare una
mistura di mirra e aloe di circa
trenta chili, che sarà costata un bel
po’ di denaro.

17b Tuttavia, sebbene frequentassero
e amassero Gesù, ricordatevi di quel
brano di san Giovanni, capitolo III,



versetti da uno a dieci, in cui il
Signore dice a Nicodemo: nisi quis
renatus fuerit denuo, non potest
videre regnum Dei; se uno non nasce
di nuovo non può vedere il regno di
Dio o farne parte. Nicodemo
risponde: quomodo potest homo
nasci, cum sit senex, come può
nascere un uomo quando è vecchio?
Non vi ripeto adesso tutto il passo.
Nicodemo non era un ignorante.
Gesù gli domanda: tu es magister in
Israel et haec ignoras? Nisi quis
renatus fuerit – aveva insegnato il
Maestro – ex aqua et Spiritu Sancto
non potest introire in regnum Dei; tu
sei maestro di Israele e non conosci
queste cose? Se uno non rinasce da
acqua e Spirito, non può entrare nel
regno di Dio. E altrove: sic est omnis
qui natus est ex spiritu, è proprio
quello che succede a chi nasce dallo
spirito.

18a La filiazione divina è chiara. Essi
non comprendevano. Rendete grazie



perché sapete di essere realmente
figli di Dio e anche perché sapete che
chi vive nella giustizia, praticando le
virtù, è figlio legittimo di Dio[32].

18b E vi farò presente con san
Giovanni: vedete quale grande amore
ci ha dato il Padre per essere chiamati
figli di Dio, e lo siamo realmente!
Carissimi, noi fin d’ora siamo figli di
Dio[33]. San Paolo ce lo conferma
quando scrive: conveniva infatti che
Dio – per il quale e mediante il quale
esistono tutte le cose, lui che conduce
molti figli alla gloria – rendesse
perfetto per mezzo delle sofferenze il
capo che guida alla salvezza. Infatti,
colui che santifica e coloro che sono
santificati provengono tutti da una
stessa origine; per questo non si
vergogna di chiamarli fratelli,
dicendo: Annuncerò il tuo nome ai
miei fratelli, in mezzo all’assemblea
canterò le tue lodi; e ancora: Io
metterò la mia fiducia in lui; e inoltre:



Eccoci, io e i figli che Dio mi ha
dato[34].

19a Se però non ci impegniamo a
vivere come figli di Dio, perderemo
la fiducia in Lui, che vuol dire
perdere una buona parte dell’Amore,
e la vita sarà dura e amara. Non
dimenticatevi che non siamo
solamente figli di Dio, ma anche
fratelli di Cristo: primogenitus in
multis fratribus[35]. Che chiunque è
stato generato da Dio non commette
peccato, perché un germe divino
rimane in lui, e non può peccare
perché è stato generato da Dio. In
questo si distinguono i figli di Dio dai
figli del diavolo: chi non pratica la
giustizia non è da Dio, e neppure lo è
chi non ama il suo fratello[36].

19b Siate, pertanto, pieni di fiducia, 
Dio infatti ha tanto amato il mondo
da dare il Figlio unigenito, perché
chiunque crede in lui non vada
perduto, ma abbia la vita eterna. Dio,



infatti, non ha mandato il Figlio nel
mondo per condannare il mondo, ma
perché il mondo sia salvato per mezzo
di lui[37].

20a Poiché siamo figli di Dio, il nostro
amore più grande, la nostra più
ampia stima, la nostra venerazione
più profonda, la nostra obbedienza
più docile, il nostro affetto più vivo
devono andare anche al Vice-Dio in
terra, il Papa. Pensate sempre che
dopo Dio e dopo nostra Madre, la
Santissima Vergine Maria, nella
gerarchia dell’amore e dell’autorità
viene il Papa. È per questo che ripeto
spesso: grazie, mio Dio, per l’amore al
Papa che hai messo nel mio cuore[38].

20b Abbiamo quindi piena e assoluta
fiducia nella Chiesa e in Pietro. Io
continuo da sempre ad averla,
sebbene alcune persone si siano
provate o, per meglio dire, il
demonio si sia provato a seminare
sospetti e dubbi attraverso certi



uomini per cercare di far venir
meno, senza riuscirci, la mia fiducia
e il mio amore.

20c Figli miei, vi racconterò una
cosetta e mi farebbe tanto piacere se
qualcuno di voi, quando può, facesse
altrettanto. Da anni ho recitato e
recito ogni giorno, per strada, una
parte del Rosario per l’Augusta
Persona e per le intenzioni del
Romano Pontefice. Non sapevo e non
so com’è la cappella del Papa, ma con
l’immaginazione mi metto accanto al
Santo Padre mentre celebra la Messa
e, alla fine del mio Rosario, faccio
una comunione spirituale con il
desiderio di ricevere Gesù
Sacramentato dalle sue mani.

20d Non vi stupisca che io provi una
santa invidia per coloro che possono
stare materialmente accanto al Santo
Padre, perché gli si possono rivolgere
a cuore aperto, possono dimostrargli
stima e affetto.



21a L’unione con il Romano Pontefice
fa sì che siamo e saremo molto uniti
in ogni diocesi all’Ordinario del
luogo. Sono solito dire, ed è proprio
vero, che tiriamo e tireremo sempre il
carro nella stessa direzione del
Vescovo. Se capitasse che uno di loro
non la vedesse così e pensasse di
trovare incompatibilità che non
hanno ragion d’essere, mi
spiacerebbe molto. Tuttavia, se non
fosse una questione essenziale, sarei
disposto a cedere e altrettanto
dovreste fare voi senza alcuna
difficoltà. Infatti, siamo spinti a
metterci in gioco soltanto dal
desiderio di dare tutta la gloria a Dio,
servendo la Chiesa e tutte le anime,
senza pretendere gloria per l’Opera o
qualche beneficio per noi.

21b Avendo previsto questo genere di
difficoltà, anche se paiono
inverosimili, sapete che, sin
dall’inizio dell’Opera, preghiamo
ogni giorno pro unitate apostolatus,



per ottenere dal Signore l’unità
interna ed esterna con l’Ordinario
diocesano e con tutte le anime che
svolgono qualsiasi genere di attività
apostolica. È un’unità che è
assicurata solo dal Papa per tutta la
Chiesa e dal Vescovo, in comunione
con la Santa Sede, per la diocesi.

22a Figli miei, sogno gli oratori e i
tabernacoli che dissemineremo in
tutto il mondo per far arrivare lo
spirito di Dio, dell’Opera di Dio, a
tutte le anime. Vi chiedo di rispettare
lo stile, il modo di edificare dei
luoghi in cui abitate per quel che
riguarda gli aspetti costruttivi.
Tuttavia mi dispiace molto vedere
quelle chiese simili ad autorimesse,
quelle immagini caricaturali,
irriverenti: non mettetele mai nei
nostri oratori.

22b L’arte sacra deve condurre a Dio,
rispettare le cose sante; ha come
obiettivi la pietà, la devozione. Per



molti secoli l’arte più nobile è stata
quella religiosa, perché obbediva a
tali regole, perché rispettava in tutto
la natura corrispondente al suo
scopo. Le immagini moderniste,
caricaturali, sono altrettanto
inappropriate delle immagini
rileccate, di paccottiglia: quello che è
brutto e irrispettoso sta male quanto
ciò che è untuoso e di cattivo gusto.

22c Nessuno dei due estremi è utile
alla pietà. L’architetto, lo scultore, il
pittore che vogliono contribuire con
la loro arte al culto divino, devono
attenersi a regole precise. Non sto
dicendo che bisogna dipingere il
cielo stando in ginocchio, come il
Beato Angelico, ma che lo si
dipingerà con rispetto, con
raccoglimento, con devozione.

23a In quest’epoca di laicismo si
distinguono due tipi di persone:
quelli che attaccano la Chiesa dal di
fuori e quelli che la attaccano



dall’interno, servendosi della Chiesa
stessa. Quelli che attaccano
dall’esterno si definiscono laicisti;
quelli che attaccano dal di dentro
non so come chiamarli: diciamo
pietisti. Lo spirito dell’Opera è non
servirci della Chiesa: servire la
Chiesa.

23b A tale scopo evitiamo di
coinvolgere la Chiesa in faccende
mondane. Dato che siamo figli della
Chiesa e abbiamo ricevuto la
chiamata specifica di Dio, portiamo a
Dio tutte le realtà terrene, senza però
definire cattoliche le nostre attività:
chiunque vede che lo sono.

23c Non mettiamo nomi di santi alle
nostre iniziative apostoliche, perché
non serve e non è opportuno. Se lo
fosse, ci sono già altri che lo fanno: ci
lascino servire la Santa Chiesa a
nostro rischio e pericolo, senza
coinvolgerla. Fare altrimenti,
nascondersi dietro la Chiesa nella



vita professionale, sociale e politica,
mi sembra un falso amore per la
Sposa di Cristo e, dal punto di vista
umano, un atteggiamento poco
pulito, una brutta cosa.

24a Tuttavia, ci sono persone che non
ci capiscono, alcune persino in buona
fede: credono che ne andrebbe del
prestigio della Chiesa se le nostre
future opere, le nostre attività, le
nostre iniziative non dovessero avere
l’etichetta di cattoliche. Questa
opinione si smonta da sola, non ha
nessuna consistenza, perché
chiunque potrà vedere che a
lavorare saranno dei cittadini
cattolici e, pertanto, il loro impegno
ridonderà in onore della Chiesa. Altri
pensano che in questa maniera
saremo meno soggetti all’autorità
ecclesiastica: invece, lo saremo
quant’altri mai. Desideriamo e
cerchiamo di attenerci sempre alle
disposizioni vigenti per qualunque
cristiano.



24b Vorrei che queste persone che
non ci capiscono quasi dai primi
tempi del nostro lavoro aprissero la
Sacra Scrittura al capitolo 32 di
Genesi e facessero attenzione alle
decisioni che prese Giacobbe quando
temette che Esaù distruggesse la sua
famiglia e le sue ricchezze. La
Scrittura narra che divise in due
accampamenti la sua gente e le sue
greggi, distanziandoli tra loro. Pensò
giustamente: se Esaù ne attacca uno,
l’altro si salverà.

24c Anche se il Signore non ha
suscitato l’Opera per questo motivo,
ma per ricordare a tutti che devono
santificarsi con il loro lavoro
ordinario in mezzo al mondo, nella
loro professione e nel loro stato,
nessuno potrà negare che la
situazione odierna, come in tutti i
secoli passati e senza poterci
aspettare che il futuro sia diverso, ci
fa ritenere assai prudente la
decisione di Giacobbe.



25a Vorrei anche che coloro che non
riescono a capirci dessero
un’occhiata in giro, e non in un solo
Paese, ma in tutti quelli che sono o
sono stati cristiani, e fissassero
l’attenzione su tante imprese private,
commerciali, industriali,
alberghiere..., che portano il nome di
qualche santo.

25b Rispetto le esperienze diverse,
ma io non posso non soffrire quando
vedo che tanto spesso gli aggettivi
santo, cattolico o cristiano servono a
nascondere illeciti e irregolarità. Non
ho difficoltà a scrivere ciò che dico di
frequente, perché è proprio quello
che succede: quando leggo
sull’insegna di un negozio di
alimentari che è il panificio o la
macelleria o la drogheria di un
qualche santo, penso subito, senza
troppo timore di sbagliarmi, che lì il
chilo pesa novecento grammi.



26a Figli miei, non sto diffamando,
non carico le tinte, ma racconto parte
di ciò che ho visto, perché mi sembra
necessario, per evitare lo scandalo di
chi non si scandalizza di coloro che
sbandierano il cristianesimo o il
cattolicesimo a vantaggio delle loro
attività e ambizioni.

26b Ma lasciamo stare e riflettiamo
bene sull’essenza del nostro lavoro
professionale. Vi dirò che consiste in
una sola intenzione: servire. Infatti,
nel mondo odierno è chiara la
missione sociale di qualsiasi
professione: perfino la carità è
diventata sociale, persino
l’insegnamento.

26c Tutto ciò che significhi servire il
prossimo è diventato una tecnica che
lo Stato cerca di gestire. Pertanto,
ognuno dei figli di Dio nella sua
Opera deve soprannaturalizzare lo
svolgimento del suo lavoro, del suo
compito, servendo con autentico



senso soprannaturale il prossimo, la
Patria, Dio. Quando servite
direttamente la Chiesa (non gli
ecclesiastici), fatelo gratuitamente.
Purtroppo ci sono molti laici che non
lavorano per la Chiesa se non sono
pagati. Ecco la consegna che vi lascio,
quella che abbiamo ricevuto da Dio:
non fatevi pagare quando servite la
Chiesa; siate voi a pagare, pagare e
pagare persino con la vita.

27a Abbiamo parlato di servire: il
miglior servizio che possiamo
prestare alla Chiesa e agli uomini è
dare dottrina. Gran parte dei mali
che affliggono il mondo è dovuta al
deficit di dottrina cristiana, persino
presso coloro che desiderano o
sembra che desiderino seguire da
vicino Gesù. C’è chi, infatti, anziché
dispensare buona dottrina, si serve
dell’ignoranza altrui per seminare
confusione. Si finisce, addirittura,
per negare l’esistenza della legge
naturale impressa da Dio in ogni



anima. Il mondo si riempie di
indolenza religiosa che altro non è se
non ignoranza o presunzione; non è
il non serviam di Satana, ma piuttosto
l’assoluta mancanza di luce.

27b Ci sono persone che si fanno
passare per sapienti e affermano che
la religione e la scienza sono
antitetiche, che si è spalancato un
abisso che sembra incolmabile: è il
dominio del materialismo in tutte le
sue forme. Ma è un abisso che sa
colmare chiunque abbia vita di
preghiera. Noi, figli di Dio nella sua
Opera, dobbiamo fare in modo che
venga meno tale opposizione, con la
grazia del Signore e con lo studio,
facendo l’apologia della Fede con la
scienza profana insieme alla cultura
teologica e all’esempio della nostra
vita.

28a Tutto il nostro lavoro, pertanto, è
una catechesi nella sostanza e nel
metodo. Dobbiamo diffondere



dottrina ovunque e, a tale scopo,
adattarci alla mentalità dei nostri
ascoltatori: dono delle lingue. Le
nostre parole devono avere un
contenuto concreto: e ora, fratelli –
scrive san Paolo –, supponiamo che io
venga da voi parlando con il dono
delle lingue. In che cosa potrei esservi
utile, se non vi comunicassi una
rivelazione o una conoscenza o una
profezia o un insegnamento?[39].
Bisogna dunque formarsi bene dal
punto di vista dottrinale ed essere
preparati per farci capire dagli altri,
e questi sappiano poi esprimersi a
loro volta.

28b San Paolo prosegue: se non
pronunciate parole chiare con la
lingua, come si potrà comprendere ciò
che andate dicendo? Parlereste al
vento! Il dono delle lingue richiede
che comprendiamo gli altri.
L’Apostolo aggiunge: chissà quante
varietà di lingue vi sono nel mondo e
nulla è senza un proprio linguaggio.



Ma se non ne conosco il senso, per
colui che mi parla sono uno straniero,
e chi mi parla è uno straniero per
me[40].

28c Non è sufficiente un
insegnamento astratto, distante: vi
dicevo poc’anzi che bisogna fare
un’apologia della Fede piena di
fervore, con l’insegnamento e con
l’esempio di una vita coerente.
Dobbiamo imitare nostro Signore,
che faceva e insegnava, coepit facere
et docere[41]: l’apostolato della
dottrina è monco e incompleto se
l’esempio non lo accompagna. C’è un
proverbio con cui la sapienza
popolare chiarisce molto bene quello
che vi sto dicendo: frate esempio è il
miglior predicatore.

29a Non ho mai creduto nella virtù
dei cosiddetti santi laici. Si dice di
loro che hanno una vita integerrima
mentre si professano atei. Lo Spirito
Santo, però, per bocca di san Paolo



dice che le sue [di Dio] perfezioni
invisibili, ossia la sua eterna potenza
e divinità, vengono contemplate e
comprese dalla creazione del mondo
attraverso le opere da lui compiute[42].
Nel migliore dei casi, avranno
adempiuto alcuni precetti della legge
naturale – nemmeno tutti, dato che la
legge naturale impone di riconoscere
l’esistenza di Dio –, ma la loro vita
non risplende, perché sono rimasti
lontani dalla luce di Cristo, lux vera,
quae illuminat omnem hominem, la
luce vera, quella che illumina ogni
uomo[43].

29b Dobbiamo quindi imitare Cristo
– vi dicevo – per farlo conoscere con
la nostra vita. Sappiamo che Egli si è
fatto uomo per introdurre tutti gli
uomini nella vita divina, affinché,
uniti a Lui, vivessimo
individualmente e collettivamente la
vita di Dio. Sentite san Giovanni: non
enim misit Deus Filium suum in
mundum ut iudicet mundum, sed ut



salvetur mundus per ipsum[44]; Dio,
infatti, non ha mandato il Figlio nel
mondo per condannare il mondo, ma
perché il mondo sia salvato per
mezzo di lui.

30a L’esempio che dobbiamo dare
per corredimere con Cristo,
seguendo la chiamata ricevuta da
Dio, richiede a voi e a me un
impegno laicale e secolare. Per fare
un lavoro di carattere specificamente
ecclesiastico ci sono già i sacerdoti e i
religiosi. Il nostro impegno deve
svolgersi non nelle chiese, ma nel
cuore della vita civile, nel mezzo
della strada. Dobbiamo perciò
renderci presenti, con l’esempio, con
la dottrina e con le braccia aperte a
tutti, in ogni attività degli uomini.

30b Mi rallegra che ci siano dei laici
che mettono la loro vita al servizio
della Chiesa, affiancando i sacerdoti
nelle diverse associazioni di fedeli.
Tuttavia, a noi il Signore chiede un



apostolato capillare, che si propaghi
in tutti gli ambienti. Non possiamo
condurre una vita piatta, mediocre,
di compromessi. Con questo non
voglio dire che i fedeli che svolgono
attività ecclesiastiche assieme ai
sacerdoti abbiano una vita piatta,
perché in modo diverso fanno
anch’essi un gran bel lavoro.

31a Il nostro si svolge, ogni giorno,
tra le centinaia di persone con le
quali veniamo in contatto da quando
ci svegliamo la mattina a quando
termina la giornata: parenti,
personale di servizio, colleghi, clienti,
amici. In ciascuno dobbiamo
riconoscere Cristo, vedere Gesù
nostro fratello. Sarà facile, allora,
prodigarci in servizi, cure e affetto,
offrire pace e gioia.

31b Il nostro ideale, concretizzato in
opere, avvicinerà molte anime alla
Chiesa e molti giovani, molte persone
mature e anziane verranno



anch’esse, generosamente e
coraggiosamente, a unirsi a noi
gomito a gomito per servire Dio nella
sua Opera.

32a Bisogna rompere il pregiudizio
che i normali fedeli non possano far
altro che limitarsi ad aiutare il clero
negli apostolati ecclesiastici. Non c’è
motivo per cui l’apostolato dei laici
debba consistere sempre in una
semplice partecipazione
all’apostolato gerarchico. Come
membri del popolo di Dio, compete
loro, e in particolare ai figli di Dio
nella sua Opera, destinatari di una
chiamata divina, di fare apostolato.
Non in virtù di una missione
canonica, ma perché fanno parte
della Chiesa. Tale missione – vi ripeto
– la svolgono mediante la
professione, l’occupazione abituale,
la famiglia, i colleghi, gli amici[45].

32b Tuttavia, la maggior parte della
gente non riesce a cogliere l’efficacia



apostolica dei laici come comuni
fedeli, quando si dedicano
semplicemente al loro lavoro
ordinario e così offrono un esempio
di vita, approfittando di ogni
occasione per diffondere
l’insegnamento cristiano. Chi la
pensa così ha una visione difettosa
della realtà, tanto più nel nostro caso
– aggiungo – perché riusciremo ad
avere tutta l’efficacia che essi
intravedono appena, per mezzo
dell’abnegazione, della fedeltà alla
chiamata divina ricevuta dal Signore:
ecce ego, quia vocasti me[46].

33a Chi non percepisce l’importanza
apostolica e soprannaturale
dell’amicizia, si è dimenticato di
Cristo: non vi chiamo più servi, ma vi
ho chiamato amici[47]. E della sua
amicizia con gli apostoli, con i
discepoli, con la famiglia di Betania:
Marta, Maria e Lazzaro. E della scena
che precede la risurrezione di
Lazzaro che ci narra san Giovanni, il 



lacrimatus est Iesus[48]; dimentica le
parole piene di fiducia delle due
sorelle quando vogliono avvisare
Gesù della malattia di Lazzaro e gli
mandano un messaggio: Signore,
ecco, colui che tu ami è malato[49].

33b Nella Scrittura, figlie e figli della
mia anima, ci sono moltissimi testi in
cui si parla dell’amicizia, ma voglio
segnalarvene uno solo della prima
lettera di san Pietro. Al capitolo V,
versetto 13, quando si riferisce a
Marco, lo chiama Marcus filius meus.

33c Con l’amicizia leale e
disinteressata l’apostolato
dell’esempio diventa più efficace,
quell’esempio che comunque bisogna
dare sempre non solo agli amici, ma
anche a quelli che non ci conoscono
o addirittura ci sono ostili. Con
l’esempio ognuno di voi diventa un
altro Cristo, qui pertransiit
benefaciendo et sanando omnes[50], il



quale passò beneficando e risanando
tutti.

34a L’esempio non si dà solo a base
di buone parole, ma con i fatti. Chi
volesse fare diversamente, merita di
ascoltare e deve meditare questo
passo della Scrittura: allora Gesù si
rivolse alla folla e ai suoi discepoli
dicendo: «Sulla cattedra di Mosè si
sono seduti gli scribi e i farisei.
Praticate e osservate tutto ciò che vi
dicono, ma non agite secondo le loro
opere, perché essi dicono e non fanno.
Legano infatti fardelli pesanti e
difficili da portare e li pongono sulle
spalle della gente, ma essi non
vogliono muoverli neppure con un
dito»[51].

34b Parole e opere, fede e
comportamento, in unità di vita,
abbiamo già detto altrove. Il
comportarsi altrimenti, fare le cose
per vanità, per farsi vedere, dando
spettacolo, ha meritato le seguenti



parole di Gesù: omnia vero opera sua
faciunt, ut videantur ab hominibus[52],
tutte le loro opere le fanno per essere
ammirati dalla gente.

34c A che serve, fratelli miei –
domanda Giacomo nella sua lettera – 
se uno dice di avere fede, ma non ha le
opere? Quella fede può forse salvarlo?
E aggiunge: come il corpo senza lo
spirito è morto, così anche la fede
senza le opere è morta[53].

34d È meglio tacere ed essere, che dire
e non essere. È bello insegnare se chi
parla opera. Uno solo è il maestro e
ha detto e ha fatto e ciò che tacendo
ha fatto è degno del Padre. Chi
possiede veramente la parola di Gesù
può avvertire anche il suo silenzio per
essere perfetto, per compiere le cose di
cui parla o di essere conosciuto per le
cose che tace[54].

35a Figli miei, è vostro compito dare
esempio in tutto, anche come
cittadini. Dovete impegnarvi a



compiere i vostri doveri ed esercitare
i vostri diritti. In effetti, da cittadini
cattolici sviluppiamo l’attività
apostolica osservando le leggi civili
con il massimo rispetto e la massima
sottomissione e ci sforziamo di
operare sempre nel loro contesto.

35b Grazie alla chiamata divina e alla
formazione specifica possiamo
essere sale della terra e luce del
mondo[55], perché dobbiamo dare
esempio con santa faccia tosta: vir
quidem non debet velare caput suum
quoniam imago et gloria Dei est[56].
Siamo immagine di Dio e pertanto 
risplenda la vostra luce davanti agli
uomini, perché vedano le vostre opere
buone e rendano gloria al Padre
vostro che è nei cieli[57]. Tuttavia
dobbiamo evitare l’ostentazione, e
non fare come i venditori di dolciumi
che mettono in mostra tutta la loro
mercanzia per allettare, ma agire con
naturalezza: se vedono, guardino
pure.



36a Ricordatevi della domanda che
san Pietro rivolse a Gesù dopo la
spiegazione della parabola del padre
di famiglia che vigila la propria casa.
San Pietro chiese: Signore, questa
parabola la dici per noi o anche per
tutti? Il Signore gli rispose: chi è
dunque l’amministratore fidato e
prudente, che il padrone metterà a
capo della sua servitù per dare la
razione di cibo a tempo debito?[58].

36b Noi tutti che facciamo parte
dell’Opera siamo dunque tenuti a
distribuire a quelli che ci circondano
il cibo della parola di Dio, della
divina dottrina. Di conseguenza il
premio promesso dal Maestro
toccherà propriamente anche a noi: 
beato quel servo che il padrone,
arrivando, troverà ad agire così[59].
Dobbiamo dispensare con criterio
questo insegnamento, per mezzo
dell’esempio, della parola e degli
scritti, dell’amicizia ecc., in modo tale



che chi tarda a comprendere non si
allontani da Gesù.

36c Tenete presente quel che narra di
Lui san Matteo: et sine parabolis non
loquebatur eis[60], si adatta alla
mentalità della gente. Ho detto che
dobbiamo adattarci all’ambiente, ma
non al clima mondano: il pericolo è
di adattarsi per viltà, per comodità
oppure, il che è triste, per soddisfare
le proprie cattive tendenze, e così
unirsi al gruppo della gente
meschina. No! Non è questa la
strada. Non si dica di noi: essi sono
del mondo, perciò insegnano cose del
mondo[61], ma ciò che disse Gesù al
Padre: come tu hai mandato me nel
mondo, anche io ho mandato loro nel
mondo[62].

37a C’è un altro motivo che ci
impone di dare buon esempio: non
diffamare i nostri fratelli dell’Opera.
Quel detto del tutto illogico, ab uno
disce omnes[63], purtroppo diventa



spesso il criterio comune di giudizio.
Il nostro esempio dev’essere
costante: tutto può essere occasione
di apostolato e mezzo per dare
dottrina, anche se abbiamo dei
difetti.

37b Senza paura. E per non aver
paura bisogna essere senza colpa. Se
c’è qualche fragilità, vi raccomando
di pronunciare le parole di Pietro a
Gesù, che io ripeto sempre dopo
ognuno dei miei errori: Domine tu
omnia nosti: tu scis quia amo te[64];
Signore, tu conosci tutto; tu sai che ti
voglio bene.

37c La consapevolezza dei nostri
errori ci rende umili, ci fa avvicinare
di più al Signore. Inoltre, dobbiamo
tener presente che, fino a quando la
provvidenza del Signore ci lascerà su
questa terra, continueremo a
sbagliare, a commettere errori. San
Giacomo scrive che Elia era un
peccatore come noi, e tuttavia pregò



di nuovo e il cielo diede la pioggia e la
terra produsse il suo frutto[65].

37d Il nostro operato, figli miei, è
personale e responsabile. Dobbiamo
impegnarci a dare buon esempio di
fronte ai singoli e alla società, perché
un cristiano non può essere
individualista, non può
disinteressarsi degli altri, vivere da
egoista, voltare le spalle al mondo: è
essenzialmente sociale, membro
responsabile del Corpo Mistico di
Cristo.

38a Con la dedizione al fine primario
di dare dottrina, di cui vi ho parlato e
che comprende tutti gli altri fini
particolari, il nostro apostolato
contribuirà alla pace, alla mutua
collaborazione degli uomini, alla
giustizia, a evitare le guerre,
l’isolamento, l’egoismo nazionale e
gli egoismi personali, perché tutti si
renderanno conto di far parte della
grande famiglia degli uomini, che per



volere di Dio ha come meta la
perfezione.

38b Contribuiremo così a eliminare
l’angoscia, il timore di un futuro di
rancori fratricidi e a consolidare
nelle persone e nella società la pace e
la concordia: la tolleranza, la
comprensione, la relazione, l’amore.

39a Vi dirò con l’apostolo Giacomo: la
vostra fede nel Signore nostro Gesù
Cristo, Signore della gloria, sia
immune da favoritismi personali.
Supponiamo che, in una delle vostre
riunioni, entri qualcuno con un anello
d’oro al dito, vestito lussuosamente,
ed entri anche un povero con un
vestito logoro. Se guardate colui che è
vestito lussuosamente e gli dite: «Tu
siediti qui, comodamente», e al povero
dite: «Tu mettiti là, in piedi», oppure:
«Siediti qui ai piedi del mio sgabello»,
non fate forse discriminazioni e non
siete giudici dai giudizi perversi?
Ascoltate, fratelli miei carissimi: Dio



non ha forse scelto i poveri agli occhi
del mondo, che sono ricchi nella fede
ed eredi del Regno, promesso a quelli
che lo amano? Voi invece avete
disonorato il povero! Non sono forse i
ricchi che vi opprimono e vi
trascinano davanti ai tribunali?[66].

39b Ciò non vuol dire che non
dobbiamo occuparci dei potenti:
dobbiamo cercare di avere a che fare
anche con le anime che influiscono
di più sulle masse, sul popolo, a
qualunque classe sociale
appartengano: anche in questo non
facciamo discriminazioni.

39c L’apostolato dell’esempio rispetta
la libertà di tutti, ma fa sì che la
gloria di Dio si manifesti e trasformi
gli uomini, perché il Signore è lo
Spirito e, dove c’è lo Spirito del
Signore, c’è libertà. E noi tutti, a viso
scoperto, riflettendo come in uno
specchio la gloria del Signore,
veniamo trasformati in quella



medesima immagine, di gloria in
gloria, secondo l’azione dello Spirito
del Signore[67].

40a Vi sto parlando, figlie e figli miei,
della premura che ci sprona – caritas
Christi urget nos[68] – ad aiutare Cristo
nostro Signore nella sua missione
divina di Redentore di tutte le anime,
che è culminata con la morte di Gesù
nella vergogna e nella gloria della
Croce – iudaeis quidem scandalum,
gentibus autem stultitiam[69]; scandalo
per i Giudei e stoltezza per i pagani –
e che proseguirà per volere di Dio
fino alla venuta dell’ora del Signore.

40b È un dovere per tutti i cristiani e,
a titolo specialissimo – la missione
che abbiamo ricevuto –, è onus et
honor, responsabilità e privilegio dei
figli di Dio nella sua Opera. Il Signore
ci chiede di portarlo a tutti gli uomini
in cui ci imbattiamo nel nostro
cammino con il nostro
comportamento esemplare e con un



perseverante apostolato dottrinale
che dovete fare nel e dal vostro
lavoro professionale, nella vostra
condizione abituale.

40c Nell’apostolato dobbiamo evitare
qualunque discriminazione, non
possiamo escludere alcuna attività
umana, perché ogni lavoro onesto,
ogni occupazione decorosa sarà per
noi motivo di santificazione e mezzo
per un apostolato efficacissimo che ci
consentirà di attrarre altre anime
alla ricerca sincera e generosa della
santità in mezzo al mondo.

40d È per questo che ho affermato e
vi ripeto che dovete dare esempio,
per essere testimoni di Cristo in tutti
i campi dell’agire umano, dove
porterete il buon seme che avete
ricevuto e sarete seminatori di Dio,
sale che darà sapore alle anime che
non hanno ancora gustato o hanno
dimenticato il gusto del messaggio
evangelico, luce che illumini coloro



che giacciono nelle tenebre
dell’errore o dell’ignoranza.

40e Dovete essere presenti anche voi
– ripeto – in tutti gli àmbiti del lavoro
umano, con il meraviglioso spirito di
servizio dei seguaci di Cristo che non
è venuto per farsi servire, ma per
servire[70], senza abbandonare
imprudentemente, il che sarebbe un
errore gravissimo, la vita pubblica
delle nazioni, in cui opererete per
quel che siete, normali cittadini
dotati di libertà e di responsabilità
personale.

41a La presenza leale e
disinteressata nella vita pubblica
offre immense possibilità di fare il
bene, di servire: i cattolici non
possono, voi non potete, figli miei,
disertare, abbandonando il campo
dell’impegno politico nelle mani di
coloro che non conoscono o non
rispettano la legge di Dio, o di chi



mostra inimicizia per la sua Santa
Chiesa.

41b La vita umana, delle persone e
della società, entra inevitabilmente
in contatto con la legge e con lo
spirito di nostro Signore Gesù Cristo.
Di conseguenza, i cristiani scoprono
facilmente la correlazione tra
l’apostolato e l’ordinamento della
vita civile, cioè l’azione politica. 
Bisogna rendere a Cesare quello che è
di Cesare e a Dio quello che è di Dio,
ha detto Gesù[71].

41c Purtroppo capita spesso che non
si segua questa indicazione così
chiara e ci si confonda, cadendo in
due estremi che sono ugualmente
irragionevoli: il laicismo, che ignora i
diritti legittimi della Chiesa; il
clericalismo, che subordina i diritti,
altrettanto legittimi, dello Stato. Figli
miei, a contrastare questi due abusi
devono esserci laici che si sentano e



siano figli di Dio e cittadini delle due
Città.

42a Politica, nel senso più nobile
della parola, non è altro che mettersi
al servizio del bene comune della
Città terrena. Questo bene, tuttavia,
ha un’enorme estensione e, di
conseguenza, è nell’àmbito della
politica che si dibattono e si
emanano leggi importantissime,
come quelle che riguardano il
matrimonio, la famiglia, la scuola, il
minimo necessario di proprietà
privata, la dignità – diritti e doveri –
della persona. Queste e altre sono
tutte questioni di primario interesse
per la religione e non possono
lasciare indifferente, apatico, un
apostolo.

42b L’Opera non ha alcuna opzione
politica: non è il suo fine. La nostra
unica finalità è spirituale, apostolica,
e ha un sigillo divino: l’amore alla
libertà che Cristo ha conquistato per



noi morendo sulla Croce[72]. L’Opera
di Dio non ha mai preso parte né mai
parteciperà alla lotta politica dei
partiti: non è soltanto apprezzabile
bensì uno stretto dovere per la
nostra Famiglia soprannaturale stare
al di sopra delle contese effimere che
avvelenano la vita politica, per la
semplice ragione che l’Opera – torno
ad affermare – non ha fini politici,
ma apostolici.

42c Voi, però, figli miei, ognuno in
modo indipendente dagli altri, non
solo commettereste un errore, come
vi ho appena detto, ma tradireste la
causa di nostro Signore se lasciaste il
campo libero per dirigere gli affari di
Stato agli indegni, agli incapaci o ai
nemici di Cristo e della sua Chiesa.

43a Non voglio dire con questo che
tutti i non cristiani siano indegni o
incapaci e neppure che dobbiate
entrare tutti in politica. È sufficiente
che molti di voi, la maggior parte,



posseggano un criterio sicuro sulle
questioni che riguardano la Chiesa,
sappiano diffondere i sani princìpi,
che non sono politici ma religiosi, tra
amici e colleghi e, infine, assolvano
lealmente i propri doveri civici
quando il governo nazionale lo
richieda.

43b Altri, invece, si sentiranno
portati alla politica: non saranno
politicanti da strapazzo, che vivono
di soli espedienti e compromessi per
assicurarsi un posto di cui campare
nella vita pubblica nazionale, capaci
di vendere la primogenitura per un
piatto di lenticchie[73], bensì uomini
che nutrono l’aspirazione di servire –
non di dominare – i loro concittadini,
nella vita politica o nelle
organizzazioni sindacali, con la
propria attività professionale.

43c A voi dico: se ne avete la
vocazione, sentitevi liberi di fare
politica, senza abdicare ai vostri



diritti di cittadini, e cercate di
santificarvi in tale attività servendo
la Chiesa e la patria, promuovendo il
bene comune come ritenete più
opportuno, visto che non ci sono
dogmi in materia temporale.

43d Agli altri: adempite sempre
fedelmente i vostri doveri e
pretendete il rispetto dei vostri
diritti. E tutti quanti agite con libertà,
perché il nocciolo della nostra
peculiare chiamata divina consiste
nel santificarci negli impegni
ordinari seguendo i dettami della
coscienza, sentendoci personalmente
responsabili delle libere decisioni
che mettiamo in atto nel rispetto
della fede e della morale di Cristo.

44a Con libertà: perché siamo uniti
soltanto da un legame spirituale.
Siamo collegati gli uni agli altri e
ciascuno con tutta l’Opera solo per
ciò che riguarda la ricerca della
santificazione nell’impegno,



anch’esso spirituale, di portare la
luce di Cristo ai vostri amici, alle
vostre famiglie, a coloro che avete
accanto.

44b Siete quindi cittadini che
adempiono i propri obblighi ed
esercitano i propri diritti, e che fanno
parte dell’Opera solo per ricevere un
aiuto spirituale per cercare la santità
e svolgere il proprio apostolato con
mezzi ascetici e modalità apostoliche
specifiche. Il fine spirituale
dell’Opera non fa distinzioni di razze
o di origini etniche: vede solo anime
e, con ciò, prescinde da ogni
ideologia partitica o interesse
politico.

44c In tutto quanto non ha a che
vedere con lo spirito e l’apostolato
dell’Opera vi uniscono soltanto gli
obblighi relativi alla fede, alla
morale, alla dottrina sociale che sono
patrimonio spirituale della Chiesa
Cattolica e, pertanto, di tutti i fedeli.



45a Le esigenze della dottrina e della
vita cristiana che ci propone la
Chiesa Cattolica e che vi spingono,
figli miei, a servire al tempo stesso
Dio e la patria, si concretizzano in
alcune verità certe e indubitabili.
Sono princìpi indiscutibili che
costituiscono il denominatore
comune – vinculum fidei – non vostro,
esclusivo dei miei figli, ma di tutti i
cattolici, di tutti i figli fedeli della
Santa Madre Chiesa.

45b A tale proposito vi dirò che
desidererei grandemente che nel
catechismo della dottrina cristiana
per i bambini fosse insegnato
chiaramente quali sono questi punti
fermi, su cui non si può cedere
comunque si intervenga nella vita
pubblica, e che nel contempo fosse
sottolineato il dovere di intervenire,
di non astenersi, di collaborare a
servire lealmente e liberamente il
bene comune. È un mio grande
desiderio, perché ritengo che così i



cattolici apprenderebbero queste
verità sin da bambini e sarebbero poi
in grado di metterle in pratica da
adulti.

46a Ricorre spesso, infatti, anche tra
cattolici che sembrano responsabili e
osservanti, l’errore di pensare di
dover adempiere soltanto i propri
doveri famigliari e religiosi, senza
preoccuparsi troppo dei doveri civici.
Non è egoismo, ma solo mancanza di
formazione, perché nessuno ha mai
detto loro chiaramente che la virtù
della pietà, parte potenziale della
virtù cardinale della giustizia, e il
senso di solidarietà cristiana si
concretizzano anche nell’essere
attenti a identificare e contribuire a
risolvere i problemi che interessano
l’intera comunità.

46b Non sarebbe certo ragionevole
pretendere che ogni cittadino
diventasse un professionista della
politica, il che, d’altra parte,



oggigiorno è materialmente
impossibile anche nelle società più
ristrette a causa della grande
specializzazione e della totale
dedizione che richiedono tutte le
attività professionali, compresa la
politica stessa.

46c Tuttavia, si può e si deve
pretendere un minimo di conoscenza
di come si concretizza il bene
comune nella società in cui ciascuno
vive in una certa epoca storica, e si
può anche esigere un minimo di
comprensione della tecnica, con tutti
i suoi limiti, della pubblica
amministrazione e del governo
civile, perché senza tale
comprensione non possono esserci
una critica serena e costruttiva e
opzioni sensate.

46d Pertanto, è opportuno che ci
siano molteplici occasioni per
acquisire un profondo senso sociale e
uno spirito di cooperazione, in vista



del bene comune. Vi ho parlato in
concreto del catechismo, ma anche
nel campo della pedagogia scolastica,
della formazione umana, sarebbe
bene che i maestri, senza imporre il
proprio punto di vista in cose
opinabili, insegnassero come si deve
intervenire liberamente e
responsabilmente nella vita
pubblica.

47a Torniamo invece a parlare
dell’Opera e di voi, figli miei. Sapete
bene che anche a me, come a nostro
Signore, piace ricorrere alle
parabole, utilizzando quelle
immagini relative alla pesca – barche
e reti – che hanno un profondo
sapore evangelico. Noi siamo come
pesci presi in una rete. Il Signore ci
ha pescato con la rete del suo amore
tra le onde di questo nostro mondo
turbolento, non però per tirarci fuori
dal mondo, dal nostro ambiente e dal
nostro lavoro ordinario, ma perché
siamo al medesimo tempo del mondo



e totalmente suoi. Non rogo ut tollas
eos de mundo, sed ut serves eos a
malo[74]; non prego che tu li tolga dal
mondo, ma che tu li custodisca dal
Maligno.

47b Inoltre, questa rete, che ci unisce
a Cristo e ci mantiene uniti tra di noi,
è amplissima, ci lascia liberi e non ci
sottrae la nostra responsabilità
personale. La rete è il nostro
piccolissimo denominatore comune
di cristiani che vogliono servire Dio
nella sua Opera; è la formazione
cattolica che ci fa sottostare con
assoluta fedeltà al Magistero della
Chiesa.

47c Dal momento che siamo liberi
come pesci nell’acqua e siamo presi
nella rete di Cristo, non confondiamo
la Chiesa con gli errori personali di
alcuno e non tolleriamo che
qualcuno confonda i nostri errori
con la Chiesa. Non è giusto
immischiare la Chiesa nella politica,



nell’azione politica più o meno
indovinata e sempre opinabile di
chiunque: è molto comodo e molto
ingiusto. Non è giusto nemmeno
coinvolgere l’Opera negli errori o nei
successi di uno qualunque di voi.

48a Se errori ci sono, sarà dovuto in
parte al fatto che è quasi impossibile
non commetterne, muovendosi in
una realtà tanto complessa, dove
nessuno può controllare tutte le
possibili varianti. Ma anche quando
si trattasse di errori dovuti a
negligenza, a mancanza di prudenza
ecc., che si sarebbero potuti evitare,
nemmeno allora se ne dovrà
attribuire la responsabilità alla
Chiesa o all’Opera.

48b Quel che è sicuro è che se si
fanno sbagli del genere, sarà sempre 
nonostante la Chiesa, nonostante
l’Opera, che sollecitano tutti i loro
figli a compiere con la maggior
perfezione umana possibile, senza la



quale non possono aspirare alla
perfezione soprannaturale, tutti i
propri doveri.

48c Per concludere, dovete essere
attivamente, liberamente e
responsabilmente presenti nella vita
pubblica. Stiamo parlando del
dovere di lavorare in questo àmbito
come ciascuno meglio crede, a
seconda delle circostanze e delle
necessità di un Paese... Se ve ne parlo
è perché ho il compito di segnalarvi
un principio e lo faccio come
sacerdote di Cristo e in quanto per
voi sono Padre, consapevole di dover
stare al di sopra delle parti e degli
interessi particolari.

48d Non vi ho mai domandato e non
vi domanderò mai, e lo stesso vale
per i Direttori dell’Opera in tutto il
mondo, che cosa pensa ciascuno di
voi su questi temi, perché difendo la
vostra legittima libertà. So che tra
voi, figlie e figli miei, c’è una grande



varietà di opinioni e non ho nulla in
contrario. Le rispetto tutte e
rispetterò sempre qualunque
opzione temporale di ognuno dei
miei figli, purché si tenga entro i
limiti della Legge di Cristo.

49a Il mio pensiero riguardo a temi
politici concreti non lo conoscete,
perché non ne parlo e, quando
nell’Opera ci saranno sacerdoti,
seguiranno lo stesso criterio poiché
la loro missione, come la mia, sarà
esclusivamente spirituale.

49b D’altra parte, se anche foste a
conoscenza delle mie opinioni, non
avreste nessun obbligo di seguirle. Le
mie e le vostre opinioni non sono
dogmi, perché i dogmi li stabilisce il
Magistero della Chiesa su ciò che
attiene al deposito della fede.
Saremmo incoerenti se non
rispettassimo le opinioni diverse
dalle nostre e lo sarebbero i miei figli
se non esercitassero il diritto di



manifestare i loro orientamenti
politici su questioni di libera
discussione.

49c Il perché ve l’ho già detto: se i
cattolici responsabili, tutti d’accordo
sul proprio denominatore comune e
ciascuno con il proprio punto di vista
sulle questioni opinabili, non
intervenissero nelle faccende
temporali, questo àmbito cadrebbe
facilmente in mano a persone alle
quali non interessano i princìpi del
diritto naturale, il vero bene comune
della società e i diritti della Chiesa e
che non sono abituate a rispettare
l’opinione contraria. Insomma, senza
il rispetto dei princìpi intangibili e
della legittima libertà di scegliere tra
diverse opzioni possibili, alimentato
dallo spirito cristiano, non possono
esserci né pace, né libertà, né
giustizia nella società.

50a Non parlo mai di questioni
politiche contingenti e vi ho spiegato



che mi comporto così perché ho una
missione esclusivamente spirituale.
C’è però anche un altro motivo: i
Direttori dell’Opera non possono
imporre ai propri fratelli criteri
politici o professionali, ossia
temporali.

50b Nella Chiesa, soltanto la
Gerarchia ecclesiastica ordinaria ha
il diritto e il dovere di dare
orientamenti politici ai cattolici, di
mostrare loro la necessità di adottare
una determinata posizione sui
problemi della vita pubblica,
ammesso che lo ritenga davvero
necessario.

50c Quando la Gerarchia fa questo
genere di interventi non è mai
questione di clericalismo. Ogni
cattolico ben formato deve sapere
che è parte della missione pastorale
dell’episcopato dare orientamenti
sulla vita pubblica quando lo
richieda il bene della Chiesa. Sa



anche che, per diritto divino,
intervenire compete unicamente ai
vescovi, perché solo a loro, in
comunione con il Romano Pontefice,
spetta la potestà di governo nella
Chiesa. Spiritus Sanctus posuit
episcopos regere Ecclesiam Dei[75], lo
Spirito Santo ha costituito i vescovi
come pastori della Chiesa di Dio.

51a Vedete, figli della mia anima, che
enorme bisogno c’è di formare i
cattolici per condurli all’unità nelle
cose essenziali, lasciando, al tempo
stesso, che usino della loro legittima
libertà nelle faccende temporali, con
carità e comprensione verso tutti.
Libertà: basta dogmi in merito a
questioni opinabili.

51b Non si accorda con la dignità e la
stessa psicologia umana stabilire
arbitrariamente delle verità assolute
dove invece non c’è altra possibilità
che valutare le cose dal proprio
punto di vista, a seconda dei propri



interessi e in base alla propria
esperienza. Peraltro, un partito
unico, conseguenza necessaria
dell’opzione unica, non serve per
guidare a lungo la vita pubblica di un
Paese, perché finisce per
deteriorarsi, perdere la simpatia e la
fiducia della gente, anche quando in
complesso abbia gestito bene le cose
e non ci sia stata corruzione. Penso
francamente che le cose stiano così,
ma posso sbagliarmi: non sarebbe la
prima volta.

52a Un’altra osservazione, figli,
anche se forse è superflua perché, se
avete il mio spirito, difficilmente
vorrete comportarvi così nella vita
pubblica. È la seguente: non vogliate
essere cattolici ufficiali, cattolici che
fanno della religione un trampolino,
non per sollevarsi verso Dio, ma per
scalare le posizioni che ambiscono e
trarne vantaggi materiali: onori,
ricchezze, potere. Di essi diceva
spiritosamente una persona seria,



forse esagerando, che hanno gli occhi
rivolti al cielo e le mani in pasta[76].

52b Questi tali, che del titolo di
cattolici fanno una professione, con il
diritto di ammettervi alcuni e di
escluderne altri, intendono negare il
principio della responsabilità
personale su cui si basa tutta la
morale cristiana. Perché chi non può
valersi della propria legittima libertà
non ha diritto alla remunerazione
delle sue buone azioni e non può
essere punito per il male che compie
o le sue omissioni.

52c Respingono il principio della
responsabilità personale, vi dicevo, e
pretendono che tutti i cattolici di un
Paese facciano blocco, rinuncino a
qualsiasi autonomia di pensiero in
àmbito temporale, per appoggiare in
massa un solo partito, un unico
gruppo politico dominato da loro
che, pertanto, è anch’esso 
ufficialmente cattolico.



53a Ma come riescono a ottenere che
gli altri cittadini cattolici abdichino
permanentemente ai loro diritti per
sottomettersi a un monopolio
ingiustificato? Ci riescono, spesso,
mediante quello che chiamerei un
inganno, anche se non voglio
giudicare della loro buona fede.
Imbrogliano i cattolici chiedendo
loro questa inutile e assurda unità
nelle cose opinabili, in nome della
necessaria e logica unità su ciò che
concerne la fede e la morale della
Chiesa.

53b Riescono a sconcertare
l’opinione pubblica, mediante
campagne politiche ben organizzate,
facendo credere che soltanto loro
possono salvaguardare, tutelare la
Chiesa nel momento concreto che sta
attraversando il Paese. Talvolta
arrivano a creare e poi a prolungare
il massimo possibile una situazione
artificiosa di pericolo, affinché i
cittadini cattolici si convincano della



necessità di sacrificare la loro libertà
in materia temporale e sostengano il
partito che ha assunto ufficialmente
le difese della Chiesa.

53c Non stupitevi se a volte la frode è
così sottile che nemmeno le stesse
autorità ecclesiastiche se ne rendono
conto e finiscono per dare un
qualche appoggio al partito 
confessionale, rafforzandone così la
caratteristica e la pretesa di imporsi
alle coscienze dei fedeli.

54a Non intendo dire che tutti i
partiti ufficialmente cattolici
debbano basarsi su questo inganno:
ce ne sono che svolgono una
funzione di servizio autentico e di
difesa degli interessi della Chiesa,
assicurando unitarietà e forza ai
cittadini cattolici. Mi sembra però
quasi impossibile che un partito 
ufficialmente cattolico, pur nascendo
per servire la Chiesa, non finisca per
servirsi della Chiesa.



54b Infatti, la situazione eccezionale
che ha reso necessaria una singolare
unità politica dei cattolici, presto o
tardi tende a normalizzarsi e, di
conseguenza, viene meno la
necessità e l’obbligatorietà del partito
unico cattolico.

54c A questo punto, di solito, capita
una cosa molto umana, ma
altrettanto sgradevole: i cattolici 
ufficiali che dirigono il partito non
sono disposti a perdere la loro
condizione di privilegio e fanno di
tutto per conservarla. Non è raro, a
tale scopo, che arrivino a fare un 
ricatto morale: o rimangono al
potere, con l’appoggio della
Gerarchia, o crolla tutto, perché i
nemici della Chiesa troveranno via
libera.

54d Non hanno torto: con la loro
politica esclusivista, tirannica, sono
riusciti a paralizzare e a mettere
fuori gioco tutti gli altri organismi e



gruppi formati da cattolici e soltanto
loro sono in grado di muoversi con
una certa energia. Arriva il momento
in cui la Chiesa si trova coinvolta,
legata a filo doppio al destino del
partito cattolico ufficiale.

55a Non stupitevi che una cosa del
genere possa succedere. Pensate, figli
miei, che il potere temporale finisce
per deformare, col tempo, chi lo
detiene e lo esercita. Non è affatto
strano, pertanto, che un cattolico con
poca formazione dottrinale e poca
vita interiore provi la tentazione di
fare qualunque cosa per conservare
la posizione raggiunta nella vita
pubblica e finisca per fare
l’impossibile pur di restare al potere,
anche scendendo a compromessi con
la propria coscienza, deformandola.

55b Comprendiamo perfettamente
che possa succedere quel che ho
detto, ma non possiamo tollerare che
succeda, perché così la Chiesa finisce



prigioniera: la Gerarchia, legata al
carro del partito ufficiale; i fedeli,
impossibilitati a esercitare la loro
legittima libertà.

55c Di fronte a ciò dobbiamo
concludere, figli miei, che abbiamo il
dovere di amare la libertà di tutti e di
servire la Chiesa, evitando tutto ciò
che possa significare servirsi della
Chiesa per fini politici di parte.
Possiamo servirci della Chiesa solo
per trovare le fonti della grazia e
della salvezza; il che comporta
rinunciare ai propri interessi,
sacrificarsi volentieri perché Cristo
regni sulla terra, coltivare la purezza
delle intenzioni. È con tale
atteggiamento che i miei figli che si
sentono portati per la politica
dovrebbero affrontare questo nobile
impegno: servire la patria, difendere
le libertà degli uomini ed estendere il
regno di Cristo.



55d Eviteranno quindi di essere 
cattolici ufficiali e si sforzeranno di
lottare lealmente con le stesse armi
degli altri, presentandosi per quel
che sono: normali cittadini uguali
agli altri, cattolici responsabili che
custodiscono l’unità nell’essenziale
con gli altri cattolici, ma non
vogliono creare dogmi su cose
accidentali, su materie opinabili
dell’àmbito temporale.

56a Questo è il motivo chiaro ed
evidente per cui tra i miei figli ci
saranno sempre svariati modi di
concepire quali siano gli strumenti
più idonei, a seconda delle
circostanze, per operare il bene
comune della società in cui vivono, il
che è logico e giusto.

56b Remeranno tutti nella stessa
direzione, verso Dio, bene comune di
tutti gli uomini, ma con diverse
sensibilità e opinioni molto diverse o
anche opposte in materia temporale.



Così non comprometteranno né la
Chiesa, né l’Opera.

56c Ciò nonostante, parecchie
persone con cui ho parlato sembrano
non voler comprendere queste idee
così chiare. Portiamo pazienza,
lasciamo passare il tempo, chiediamo
a Dio che le illumini, e finiranno per
capire.

57a Mi sono dilungato tanto sul tema
della politica perché tocca ai miei
figli, a voi, stabilire il regno di Cristo
in tutti i campi dell’attività umana, in
tutte le attività temporali. E anche
perché quelli di voi che intervengono
liberamente nella vita pubblica
devono tener presenti i pericoli della
politica[77].

57b Ho già accennato a tali rischi: vi
ho parlato del pericolo che l’esercizio
del potere finisca per deformare la
coscienza, del rischio di non
rispettare la giusta libertà altrui e di
quello di compromettere la Chiesa o



l’Opera. Ma ce ne sono tanti altri:
l’ambizione, passioni come il
nazionalismo o il partitismo, il
pericolo di perdere la visione
soprannaturale e dimenticarsi
dell’azione divina nel mondo e nei
cuori.

57c Qui vengono a proposito le
parole della Sacra Scrittura: Egli ha
fatto bella ogni cosa a suo tempo;
inoltre ha posto nel loro cuore la
durata dei tempi, senza però che gli
uomini possano trovare la ragione di
ciò che Dio compie dal principio alla
fine[78]; senza, cioè, che l’uomo possa
comprendere la meravigliosa
sapienza che brilla e brillerà nelle
opere del Creatore dal principio fino
alla fine del mondo. Con le
discussioni e le rivalità politiche
l’uomo si dimentica facilmente che è
il Signore che fa, che porta avanti
tutto ciò che è buono, ed è lui che ci
ha creati liberi.



58a Per evitare quel veleno, quei
pericoli che, peraltro, non devono
allontanare dall’impegno politico,
che è sempre un lavoro
professionale, chi di voi vi si sente
chiamato, l’antidoto consiste nei
mezzi ascetici di cui dispongono tutti
i figli di Dio nella sua Opera per
santificarsi in mezzo al mondo, per la
strada: lo spirito di povertà, autentico
distacco dai beni temporali, e lo
spirito di umiltà, distacco dalla gloria
umana, dal potere, che sono i frutti
gustosi dell’anima contemplativa
nell’agire professionale.

58b Voglio insistere, in particolare,
sullo spirito di umiltà perché sapete –
ve lo ripeto di continuo – che l’amor
proprio e l’orgoglio sono molto più
insidiosi e nocivi per l’anima della 
concupiscenza della carne e della 
concupiscenza degli occhi[79], che sono
pericoli più facili da scoprire e da
combattere. Per questo motivo
chiedo ai miei figli di fare attenzione



e di non lasciarsi sedurre dalla
vanagloria, dai fumi della superbia,
di cui è carica l’atmosfera della vita
pubblica. Considerate ciò che ci dice
san Paolo: nemo se seducat: si quis
videtur inter vos sapiens esse in hoc
saeculo, stultus fiat ut sit sapiens[80].
Nessuno si illuda. Se qualcuno tra voi
si crede un sapiente in questo
mondo, si faccia stolto davanti al
mondo per diventare sapiente
davanti a Dio.

59a Capiamoci: la vostra umiltà non
dev’essere la stessa dei religiosi,
chiamati dal Signore a fuggire dal
mondo, a vivere il contemptus
saeculi, il disprezzo delle realtà
temporali, quantunque le realtà
terrene di per sé stesse non
dispiacciano a Dio. La vostra umiltà,
figlie e figli della mia anima, sarà
quella dei cristiani che devono
amare il mondo, avere in grande
stima le realtà temporali che Dio ha
messo a disposizione dell’uomo per



servirlo. La vostra umiltà dev’essere
quella di anime chiamate a essere del
mondo senza essere mondane, senza
consentire che le cose della terra,
strumenti di lavoro al servizio di Dio,
occupino il cuore e impediscano il
progresso spirituale che ha per fine
la perfetta carità.

59b Il potere, il comando, l’autorità,
con gli onori che accompagnano e
sostengono tali funzioni sociali, in sé
non sono un male, tantomeno per i
laici che si devono santificare in
questo ordine di cose. Sono realtà
buone e positive, ordinate di per sé al
bene dell’uomo e alla gloria di Dio.
Non sono un male necessario o un
male minore e, a parità di condizioni,
non si può dire che sia più perfetto
astenersene che utilizzarle.

60a L’insegnamento di san Paolo è
chiarissimo: ciascuno sia sottomesso
alle autorità costituite. Infatti non c’è
autorità se non da Dio: quelle che



esistono sono stabilite da Dio. Quindi
chi si oppone all’autorità, si oppone
all’ordine stabilito da Dio... Essa è al
servizio di Dio per il tuo bene... Per
questo infatti voi pagate anche le
tasse: quelli che svolgono questo
compito sono a servizio di Dio.
Rendete a ciascuno ciò che gli è
dovuto: a chi si devono le tasse, date
le tasse; a chi l’imposta, l’imposta; a
chi il timore, il timore; a chi il rispetto,
il rispetto[81]. Lo aveva già insegnato
Gesù dicendo a Pilato: Tu non avresti
alcun potere su di me, se ciò non ti
fosse stato dato dall’alto[82].

60b Il potere, tuttavia, pur essendo
necessario e buono, non per questo
non è per l’uomo decaduto, pronus
ad peccatum, incline al peccato, una
ennesima occasione di attaccamento,
di vanità, di presunzione, di oblio di
Dio, come tante altre cose buone, che
possono diventare cattive per la
malizia degli uomini.



60c Pertanto, voi figlie e figli miei, se
avete scelto liberamente
quell’attività professionale, che fa
parte della vostra vocazione divina,
dovete essere vigilanti e purificare
continuamente le vostre intenzioni,
come tutti i comuni cristiani che
devono santificarsi nella vita
pubblica.

61a A questo punto, è molto
opportuno che vi faccia presente una
singolare manifestazione eroica della
purezza nelle intenzioni,
dell’autentica umiltà nel servizio di
Dio, che si deve vivere sempre in
Casa: mi riferisco alla disponibilità di
tutti i miei figli a lasciare l’attività
professionale più florida – può anche
essere quella politica – per dedicarsi
ad altre occupazioni professionali,
esternamente meno brillanti, se lo
richiede il bene dell’apostolato o se lo
decide chi ha autorità nell’Opera[83].



61b Questa decisione stabile è una
dimostrazione evidentissima di
distacco, perché non ci importa
lavorare in un posto o in un altro
quando sappiamo che il nostro
lavoro è un servizio a Dio e a tutte le
anime: con questo spirito, i miei figli
imparano a compiacere il Signore in
tutto ciò che fanno e a evitare il
contagio dell’ambizione smisurata di
potere e di qualunque altra
ambizione personale.

61c Dal momento che sanno cedere,
rispettare le opinioni legittime altrui,
comportarsi, in tutto e
concretamente nella vita pubblica,
con lo stile dei figli di Dio nell’Opera,
non dimenticheranno che la loro
missione è servire senza attendersi
gratitudine o riconoscimenti dagli
uomini, con l’unico desiderio di far
cosa gradita a Gesù, cui servire
regnare est[84]. In tal modo saranno
certamente più efficaci e, soprattutto,
si santificheranno in tutte le loro



attività che, con la grazia di Dio,
avranno trasformato in strumento di
santificazione e di apostolato, con un
vastissimo raggio d’azione.

62a Quando vi parlo di apostolato
dell’esempio, di iniziativa libera e
responsabile, di non essere mai 
cattolici ufficiali, qualcuno potrebbe
pensare che per rendere più efficace
la penetrazione apostolica in tutti gli
ambienti, e per dare più facilmente
l’esempio come cristiani, convenga
mantenere il segreto sulla propria
appartenenza all’Opera.

62b Credetemi, non è così. Sono
assolutamente contrario alla
segretezza, che spesso serve solo a
compiere il male o ad annacquare la
responsabilità. Approvo unicamente
il segreto della confessione, e lo dico
sempre a tutti coloro che talvolta si
rivolgono a me con la pretesa di
raccontarmi qualcosa in segreto.



62c Senz’altro, ora che siamo
all’inizio di questo lavoro divino,
della nostra Opera di Dio, è del tutto
necessario non mettere in piazza
imprudentemente il nostro cammino,
perché non tutti sono in grado di
comprendere questa novità. Ma
questo atteggiamento temporaneo è
la cosa più naturale: è il segreto della
gestazione[85].

62d Tutti gli esseri viventi hanno
bisogno di essere protetti per un
certo tempo, più o meno lungo,
prima di venire alla luce; il loro
primo sviluppo e la loro maturazione
avvengono a determinate condizioni.
Succede in natura per piante, animali
e uomini. Pertanto è perfettamente 
naturale che facciamo altrettanto con
l’Opera, organismo vivente che sta
iniziando la sua attività. D’altra
parte, più o meno tutte le istituzioni
apostoliche sono cominciate così,
senza dare spettacolo, senza far
rumore. Purtroppo o per fortuna si



capisce già che ci penseranno altri a
far rumore sull’Opera di Dio.

63a Dobbiamo essere santamente
impazienti di appiccare il fuoco
divino che il Signore ha acceso nei
nostri cuori a tutte le altre anime
intorno a noi, giungendo fino a
quelle più lontane. Tuttavia, finché
non arriverà l’approvazione della
Santa Chiesa, dovremo agire con
prudenza, d’accordo con il Vescovo
diocesano, come abbiamo sempre
fatto, per informare positivamente la
gente della realtà dell’Opera. Abbiate
ben chiaro, tuttavia, che questo
modo di procedere non significa
affatto agire con segretezza: siamo
sotto gli occhi di tutti e bisogna
proprio essere ciechi e sordi per
ignorare la nostra Opera.

63b Mi sembra di capire che alcuni,
spinti dalla loro incapacità di
comprendere – vedete bene che non
giudico con severità –, vorrebbero



che i miei figli, che si sono messi con
ammirevole generosità al servizio di
Dio, portassero sulla schiena un
cartellone che più o meno dicesse: 
sappiate che sono un bravo ragazzo.
Non si rendono conto che noi, che
non siamo e non saremo mai dei
religiosi, dal punto di vista giuridico,
del diritto canonico, lavoriamo con
senso soprannaturale al pari dei
membri di un’associazione di fedeli.

63c A nessuno, per esempio, salta in
testa di costringere un medico che sia
terziario a mettere sul biglietto da
visita: «Tizio o Caio, terziario
francescano, dottore in Medicina». Il
nostro modo di fare non può dunque
essere definito segreto, perché non
vogliamo dissimulare. Invece è solo
naturalezza: non voler fingere quel
che non siamo, perché siamo comuni
cristiani, uguali a tutti i nostri
concittadini.



64a Per essere efficaci, pertanto,
dovete lavorare con naturalezza,
senza dare spettacolo, senza voler
richiamare l’attenzione, passando
inavvertiti come un buon padre che
educa cristianamente i suoi figli, un
buon amico che dà un consiglio
pieno di senso cristiano a un suo
amico, un industriale o un
commerciante che si preoccupa del
bene spirituale e materiale dei suoi
operai.

64b Dovete lavorare senza far
rumore, ma senza misteri o
confabulazioni, che abbiamo sempre
evitato ed eviteremo, perché non ce
n’è bisogno per servire Dio e d’altra
parte ripugnano alla linearità della
coscienza e della condotta.
Silenziosamente: con un’umiltà
personale così radicata che vi porterà
necessariamente a vivere l’umiltà
collettiva, a ricusare la stima e la
considerazione che meritano l’Opera



di Dio e la vita santa dei vostri
fratelli.

64c Questa umiltà collettiva, eroica e
che molta gente non capirà, farà
passare inosservati i membri
dell’Opera tra i loro pari, senza
applausi per il buon seme che
spargono, perché gli altri quasi non
se ne accorgeranno e non
riusciranno a capire del tutto di dove
venga il bonus odor Christi[86] che
deve sprigionarsi dalla vita dei miei
figli.

65a Nella nostra vita di anime dedite
a servire il Signore, devono trovare
un posto importante queste sue
parole: state attenti a non praticare la
vostra giustizia davanti agli uomini
per essere ammirati da loro,
altrimenti non c’è ricompensa per voi
presso il Padre vostro che è nei
cieli[87].

65b La virtù teologale della speranza
ci fa talmente apprezzare il premio



che ci ha promesso nostro Padre Dio,
da non essere disposti a correre il
rischio di perderlo per mancanza di
umiltà collettiva; non vogliamo che,
per aver cercato il plauso degli
uomini, valgano per noi queste altre
parole di Gesù: amen, dico vobis, quia
receperunt mercedem suam[88]: hanno
già ricevuto la loro ricompensa. Che
pessimo affare!

65c Non vogliamo essere lodati o
celebrati: desideriamo lavorare in
silenzio, umilmente, con gioia
interiore – servite Domino in
laetitia[89] –, con l’entusiasmo
apostolico che non si debilita proprio
perché non deborda
nell’ostentazione, in espressioni
esagerate. Vogliamo che in ogni
professione, in ogni attività umana,
ci siano gruppi scelti di uomini e di
donne che, senza sventolare di
bandiere e senza vistose etichette,
vivano santamente e influiscano sui
colleghi di lavoro e sulla società a



vantaggio delle anime: è l’unica
ambizione dell’Opera.

66a Vi dico sempre che ci sono alcuni
che lavorano per tre e fanno il
rumore di tremila: noi vogliamo
lavorare per tremila e fare il rumore
di tre. Non sto criticando nessuno;
rispetto le opinioni contrarie
riguardo alla nostra semplicità nel
modo di fare apostolato. Sono però
convinto che l’unità spirituale dei
cristiani non ha continuamente
bisogno di manifestazioni di massa e
di azioni collettive rumorose. Non si
crea l’unità con i congressi e con gli
schiamazzi, ma con la carità e la
verità.

66b Capirete allora che la discrezione
e la riservatezza che vi raccomando,
e che non hanno niente a che vedere
con la segretezza, non sono altro che
l’antidoto all’esibizionismo, la difesa
di un’umiltà che Dio vuole che non
sia solo individuale, ma anche



collettiva, di tutta l’Opera. Inoltre,
rendono più efficace l’apostolato del
buon esempio che ognuno dà nel
proprio ambiente famigliare,
professionale e sociale.

66c Infatti, non possiamo
dimenticare che Dio ci ha chiamati a
fare di tutta la nostra vita apostolato.
Ne consegue, come ne state facendo
esperienza e sperimenteranno i
vostri fratelli che verranno poi, il
desiderio costante di entrare in
relazione con tutti, di superare
qualunque barriera nella carità di
Cristo.

66d Da ciò nasce in noi la cristiana
preoccupazione di far sparire ogni
genere di intolleranza, di costrizione
e di violenza nei rapporti tra gli
uomini. Vogliamo che anche e
soprattutto nell’azione apostolica
non possa fare la sua comparsa la
minima traccia di violenza. Dio vuol
essere servito liberamente e dunque



non sarebbe onesto un apostolato
che non rispettasse la libertà delle
coscienze[90].

67a Comprensione, quindi, anche se
capita che alcuni non vogliano
capire: l’amore per tutte le anime vi
deve far voler bene a tutti gli uomini,
scusare, perdonare. Deve essere un
amore che copra tutte le
imperfezioni dell’umana miseria.
Dev’essere una carità sublime: 
veritatem facientes in caritate[91],
agendo secondo verità nella carità.

67b Considerate che più che nel dare,
la carità consiste nel comprendere[92].
Non vi nascondo che sto facendo
esperienza diretta di quel che costa
non essere compresi. Mi sono sempre
sforzato di farmi capire, ma c’è gente
che fa di tutto per non capirmi.
Anche per questo io desidero
comprendere tutti; anche voi dovete
sforzarvi sempre di capire gli altri.



67c Tuttavia, non è una suggestione
dettata dalle circostanze che ci
spinge ad avere cuore grande,
universale, cattolico. Questa maniera
di comportarsi appartiene all’essenza
dell’Opera, perché il Signore vuole
che percorriamo tutte le strade del
mondo seminando comprensione,
indulgenza, perdono, carità, pace.
Non ci sentiremo mai nemici di
nessuno. L’Opera non farà mai
discriminazioni, non vorrà mai
escludere qualcuno dal suo
apostolato, altrimenti tradirebbe il
proprio fine, la ragione per cui Dio
l’ha voluta sulla terra.

68a Non riesco a capire come si possa
vivere secondo il cuore di Cristo e
non sentirsi inviati, come Lui, 
peccatores salvos facere[93], per
salvare tutti i peccatori.
L’atteggiamento del cristiano,
pertanto, non può divergere da ciò
che raccomanda san Paolo: 
raccomando dunque, prima di tutto,



che si facciano domande, suppliche,
preghiere e ringraziamenti per tutti
gli uomini... Questa è cosa bella e
gradita al cospetto di Dio, nostro
salvatore, il quale vuole che tutti gli
uomini siano salvati e giungano alla
conoscenza della verità[94].

68b Ancora san Paolo ci offre il suo
esempio personale su come mettere
in pratica questo insegnamento: mi
sono fatto debole con i deboli, per
guadagnare i deboli; mi sono fatto
tutto per tutti, per salvare a ogni
costo qualcuno[95]. Figli miei, questo è
lo spirito che vi ho insegnato a
vivere, una dimostrazione molto
concreta di diversità pratica, di
spirito aperto, di disponibilità
illimitata.

68c Questo insegnamento me l’ha
dato Dio perché lo trasmetta a voi, e
dovete metterlo in pratica sempre
nel vostro lavoro e in tante attività
che si svilupperanno con il tempo in



tutto il mondo, per contribuire a
promuovere la vera unità, i rapporti
autentici tra gli uomini tutti.

69a A volte il panorama potrà
sembrarvi scoraggiante, rendendovi
conto dei limiti umani del vostro
sforzo, davanti a un mondo che
ignora la comprensione. Avete
ragione: vi hanno detto che il mondo
finisce sempre per dividersi in due e
che una metà si dedica a parlar male
dell’altra. Ma è proprio perché non
mancano divisioni e incomprensioni
che Dio ci vuole su tutti i cammini
degli uomini per vivere noi la
comprensione di Cristo e per
insegnare a viverla.

69b Non pretendiamo di cambiare
tutto in pochi giorni. Vi dirò, anzi,
una cosa triste: forse noi cristiani
non riusciremo mai a consolidare
pienamente questo clima di unità
sulla terra, il che non ci impedisce di
puntare a questa meta: se saremo



fedeli, docili alla grazia di Dio,
arriveremo fin dove Dio vorrà, di
certo molto più lontano di quanto
possiamo mai sognare.

69c Se mi chiedete dei mezzi con cui
conseguire questo fine di carità, vi
risponderò che consistono nelle
specifiche articolazioni del nostro
apostolato, manifestazione naturale
dello spirito soprannaturale
dell’Opera. Anzitutto, come sapete,
l’amicizia e la confidenza con giovani
di tutte le classi sociali, che sono la
speranza in fieri della realtà di
domani.

69d Poi, la pratica ininterrotta delle
virtù proprie di chi sa convivere
offrendo a Dio, con gioia, senza farlo
notare, le inevitabili frizioni con
caratteri, mentalità, gusti diversi: 
cum omni humilitate et mansuetudine,
cum patientia supportantes invicem in
caritate[96]; con ogni umiltà, dolcezza



e magnanimità, sopportandovi a
vicenda nell’amore.

70a Non esagerate le difficoltà.
Un’anima contemplativa è capace di
vedere Gesù nelle persone che la
circondano e non le è di peso
sopportare tutti i fastidi della
convivenza con gli uomini suoi
fratelli. Anzi, sopportare le pare
poco: ciò che desidera è edificare,
imitare Cristo nella sua carità senza
limiti, nella capacità di cedere e
concedere in tutte le proprie cose se
non comporta di offendere Dio.

70b Noi che siamo i forti abbiamo il
dovere di sopportare l’infermità dei
deboli, senza compiacere noi stessi –
vi dirò con san Paolo –. Ciascuno di
noi cerchi di compiacere il prossimo
nel bene, per edificarlo[97].

70c Vi ho anche insegnato, figlie e
figli miei, una regola pratica,
essenziale per poter convivere, per
edificare gli altri nella carità: non



discutere, non pretendere di
convincere gli altri con la dialettica,
poiché molti non riescono a cedere
senza sentirsi umiliati se devono
dare ragione all’avversario in una
discussione.

70d Accogliete chi è debole nella fede,
senza discuterne le opinioni[98]. Si
espone la verità serenamente, in
modo positivo, senza far polemica,
senza umiliare, lasciando sempre
all’altro una scappatoia onorevole,
perché non gli venga difficile
riconoscere che si era sbagliato, che
gli mancavano formazione o
informazione. Talvolta, sarà un gesto
di finissima carità lasciare all’altro la
convinzione di essere arrivato per
conto proprio a scoprire qualche
verità nuova. Non discutete:
piuttosto, fate studiare serenamente i
problemi, offrendo del materiale
scritto.



71a In cambio di questo
atteggiamento generoso, non
dubitate che il Signore concederà ai
cristiani quel che chiedeva san Paolo:
il Dio della perseveranza e della
consolazione vi conceda di avere gli
uni verso gli altri gli stessi sentimenti,
sull’esempio di Cristo Gesù, perché
con un solo animo e una voce sola
rendiate gloria a Dio, Padre del
Signore nostro Gesù Cristo[99].

71b Questa abnegazione, questa
comprensione, questa carità,
dimenticarci dei nostri diritti, ci fa
cedere, fare concessioni su tutto ciò
che ci appartiene, che è personale,
arrivando fino al punto a cui giunse
Cristo. Il Signore ci ha detto di
imparare da lui: discite a me quia
mitis sum et humilis corde[100]. Per
essere mansueti, umili, santamente
transigenti su tutto ciò che è nostro,
ci basta contemplare Gesù che 
semetipsum exinanivit formam servi
accipiens, in similitudinem hominum



factus; et habitu inventus ut homo[101];
che svuotò sé stesso assumendo una
condizione di servo, diventando
simile agli uomini. Dall’aspetto
riconosciuto come uomo.

71c L’annientamento di nostro
Signore non ebbe limiti. La sua santa
transigenza arrivò fino alla più
ignominiosa delle morti: humiliavit
semetipsum factus obœdiens usque ad
mortem, mortem autem crucis[102];
umiliò sé stesso facendosi obbediente
fino alla morte, e a una morte di
croce. Lo fece per amore degli
uomini, che chiama amici, anche
quando non vogliono esserlo. Vos
autem dixi amicos[103] dice ai discepoli
che stanno per lasciarlo solo al
momento della prova. Amice, ad quid
venisti?[104], amico, per questo sei qui,
dice addirittura a Giuda che è venuto
a consegnarlo.

71d Per amore di tutti, degli amici
che vogliono essere fedeli nonostante



siano pieni di miserie e di coloro che
non vogliono essere suoi amici, Gesù
si lascia maltrattare, insultare,
crocifiggere. Maiorem hac
dilectionem nemo habet, ut animam
suam ponat quis pro amicis suis[105];
nessuno ha un amore più grande di
questo: dare la sua vita per i propri
amici.

72a Tuttavia, Cristo non ci ha dato
solo un esempio di santa transigenza,
ma anche quello nettissimo di santa
intransigenza nelle cose di Dio. Gesù,
infatti, non transige con l’errore – i
suoi durissimi rimproveri ai farisei! –
e non tollera che si offenda
impunemente il Creatore davanti a
lui. Osservate la sua santa
indignazione per gli abusi dei
mercanti nel Tempio: entrato nel
tempio, si mise a scacciare quelli che
vendevano, dicendo loro: «Sta scritto:
La mia casa sarà casa di preghiera.
Voi invece ne avete fatto un covo di
ladri»[106].



72b Nemmeno noi possiamo
accettare che Dio sia offeso lì dove
stiamo, se possiamo evitarlo. Se
necessario, dovremo anche servirci
di una santa coazione, da esercitare
con tutta la dolcezza possibile,
rispettando poi sempre la legittima
libertà delle coscienze. Ci
muoveremo, cioè, in modo da lasciar
chiaro che non agiamo per
salvaguardare interessi personali,
ma solo per amore di Dio – zelus
domus tuae comedit me[107], lo zelo per
la tua casa mi divorerà – e per amore
degli uomini che vogliamo distogliere
dall’errore per impedire che
condannino stoltamente la propria
anima.

73a A volte, figlie e figli miei, non
potremo far altro che passare noi un
brutto momento e farlo passare agli
altri, per aiutarli a essere migliori.
Non saremmo apostoli se non
fossimo disposti ad accettare che
interpretino male il nostro



comportamento e reagiscano in
modo sgradevole.

73b Dobbiamo convincerci che i santi
– noi non ci crediamo santi, ma
vogliamo esserlo – risultano per
forza scomodi: uomini e donne – la
mia santa Caterina da Siena! – che
con il loro esempio e la loro parola
costituiscono un motivo di sconcerto
per le coscienze che sono scese a
compromessi con il peccato.

73c Per chi non desidera avere una
vita limpida, la delicatezza con cui
custodiamo il cuore sarà
necessariamente un rimprovero, uno
sprone che non consente alle anime
di lasciarsi andare o di
addormentarsi. È bene che sia così:
se un mio figlio non volesse che la
gente intorno a lui abbia questo tipo
di reazioni, se desiderasse fare il
simpaticone in ogni occasione, non
potrà evitare lui stesso di offendere
Dio, perché diventerà complice dei



disordini altrui. Vivete in modo da
poter dire: inflammatum est cor
meum, et renes mei commutati sunt:
zelus domus tuae comedit me[108]; era
amareggiato il mio cuore e i miei
reni trafitti dal dolore, perché mi
divora lo zelo per la tua casa.

74a Vi dicevo che il santo è scomodo.
Non significa che debba essere 
insopportabile. Il suo non può essere
mai uno zelo amaro, non deve ferire
quando fa una correzione, il suo
esempio non può essere uno schiaffo
morale appioppato ai suoi amici. La
carità di Cristo, la santa transigenza
nei confronti delle persone, di cui vi
parlavo, deve ingentilire tutto,
cosicché non si possa mai dire di un
mio figlio ciò che si può dire (e
purtroppo è vero) di certe persone
buone: per sopportare un santo ce ne
vogliono due.

74b Dobbiamo fare tutto il contrario,
perché non vogliamo che qualcuno si



allontani da noi per non averlo
saputo comprendere o trattare
affettuosamente. Seguiamo il
consiglio di san Paolo: se possibile,
per quanto dipende da voi, vivete in
pace con tutti[109].

74c Ci sforziamo di vivere in pace
anche quando gli altri non vogliono: 
benedite coloro che vi perseguitano,
benedite e non maledite... Non rendete
a nessuno male per male. Cercate di
compiere il bene davanti a tutti gli
uomini[110]. Non trattiamo mai
qualcuno da nemico, perché non
possiamo sentirci nemici di nessuno.

75a Meglio ancora, puntiamo proprio
a diventare amici, a farci degli amici
per renderli amici di Cristo. Il
Signore vuole servirsi di noi, delle
nostre relazioni con gli uomini, della
capacità che ci ha dato di voler bene
e di farci voler bene, per continuare
a farsi degli amici sulla terra. Allo
stesso modo si servì di Giovanni il



Battista per trovare quell’altro
Giovanni, che sarebbe diventato
l’amico prediletto, colui che vediamo
reclinato sul petto di Gesù
nell’atmosfera di intimità della sera
dell’Ultima Cena: erat ergo
recumbens unus ex discipulis eius in
sinu Iesu, quem diligebat Iesus[111].

75b Facciamoci degli amici tra tutti i
nostri colleghi di lavoro, quelli del
nostro ambiente, anche se sono
lontani da Dio. Anzi, vi dirò che
dobbiamo cercare di stare più vicini
a questi ultimi, perché hanno più
bisogno di noi. Siamo necessari
anzitutto ai cristiani tiepidi, che non
vivono d’accordo con la fede che
professano. Andiamo loro incontro
con tutta la nostra carità e la nostra
comprensione, offrendo un’amicizia
sincera, autentica, umana e
soprannaturale.

75c Non tiratevi indietro per il
pericolo del contagio. Grazie alla vita



contemplativa, alla fedeltà al nostro
spirito, alle Norme e alle
consuetudini, siamo resi immuni dai
loro errori e dai loro esempi, se non
sono cristiani. Poiché li amiamo nel
cuore di Cristo, c’è Gesù tra noi e loro
e finiremo per annegare il male
nell’abbondanza di bene.

76a Avete però bisogno di molta
pazienza; dovete fare il fermo
proposito di non scoraggiarvi, perché
l’impresa non è facile. È un miracolo
più grande, infatti, la conversione di
un cattivo cristiano, cattolico o meno
che sia, di quella di un pagano: i
primi tendono a capire male,
deformandolo, tutto ciò che diciamo
loro di Gesù e dei suoi insegnamenti,
perché non hanno davanti agli occhi
Cristo, ma una sua caricatura.

76b Per affrontare questa difficoltà
dobbiamo mettere costanza nella
preghiera: per gli altri uomini
«pregate senza interruzione». In loro



vi è speranza di conversione perché
trovino Dio. Lasciate che imparino
dalle vostre opere... Alle loro
bestemmie opponete le vostre
preghiere; davanti al loro errore
«siate saldi nella fede»; davanti alla
loro ferocia siate pacifici... Nella
bontà troviamoci loro fratelli,
cercando di essere imitatori del
Signore[112].

76c Vedete, figlie e figli della mia
anima, qual è il motivo ultimo del
nostro spirito aperto, del nostro
desiderio di comprendere tutti: il
desiderio di essere apostoli. Se
evitassimo chi non conosce o non
pratica la fede di Cristo, non gli
daremmo la possibilità di osservare
il nostro esempio, non gli potremmo
offrire l’autentica immagine di Cristo
riflessa nella nostra vita, pur tra
tante miserie personali.

77a Dobbiamo arrivare con tutti, se
serve, fino alle porte stesse



dell’inferno: più in là no, perché non
vi si può amare Cristo. Li attrarremo
con l’amicizia leale, riceveremo in
casa anche i più lontani. Fa parte del
nostro apostolato ad fidem che a suo
tempo, ne sono certo, riceverà
l’approvazione ufficiale, consentire
ai nostri amici acattolici di assistere
agli atti di culto nei nostri oratori,
senza agevolarli troppo,
facendoglielo desiderare, in modo da
enfatizzare la libertà di ciascuno,
caratteristica importantissima delle
nostre iniziative apostoliche.

77b Per facilitare questo lavoro, è più
conforme al nostro spirito non
mettere ai nostri Centri o alle nostre
case nomi che risultino un po’
aggressivi o militareschi, che parlino
di vittoria o di gloria: Deo omnis
gloria! A Dio tutta la gloria! Anche se
accetto di buon grado che altri
pensino e facciano diversamente,
tenete sempre presente che i figli di
Dio, nella sua Opera, non hanno



bisogno di violenze: ci sentiamo al
riparo della Provvidenza divina e
possiamo dire, dopo averne fatta
tanta esperienza: in umbra manus
suae protexit me[113], il Signore mi ha
nascosto all’ombra della sua mano.

78a Finora, figlie e figli amatissimi, vi
ho fatto riflettere su alcuni aspetti
dell’apostolato che ognuno di voi,
personalmente, è chiamato a fare nel
proprio ambiente, nel compimento
del lavoro ordinario che comportano
la sua professione o i suoi incarichi.
Ci sono, tuttavia, altri tipi di
apostolato che i miei figli
svilupperanno in tutto il mondo,
come comuni cittadini che si
associano con altri, nel rispetto delle
leggi del Paese in cui operano.

78b Si assoceranno con altri cittadini,
che non devono per forza essere
cattolici, per svolgere insieme
un’iniziativa professionale con una
finalità eminentemente apostolica,



cioè che serva a dare dottrina, come
è nella natura del nostro apostolato,
pur senza avere un carattere
esclusivamente spirituale.

78c Potranno essere, per esempio,
attività culturali, di beneficenza,
iniziative editoriali, produzioni
cinematografiche... Non devono
essere iniziative ufficialmente
cattoliche, con qualche eccezione, se
parrà il caso. In generale, tuttavia,
devono avere la stessa caratteristica
dell’apostolato personale dei miei
figli, come vi ho detto poc’anzi: si
tratterà di lavoro professionale,
secolare e laicale svolto da cittadini
tra gente come loro. La questione
non è chiamarsi cattolici, ma esserlo,
sia che si agisca a titolo personale sia
che si operi assieme ad altri.

79a Infine, dovrà esserci un altro
genere di attività apostoliche di cui
l’Opera assumerà ufficialmente la
responsabilità. Dovranno essere



sempre iniziative professionali dei
miei figli, di carattere esclusivamente
apostolico. E poiché le persone
dell’Opus Dei le svolgeranno come
membri di un corpo morale, le
chiameremo opere corporative[114].

79b Potranno essere di tipi assai
diversi, a seconda delle circostanze e
delle necessità delle persone di ogni
luogo e di ogni epoca: centri di
formazione per ogni categoria
sociale; case per ritiri spirituali e
corsi di insegnamento religioso;
residenze per studenti universitari;
centri professionali e assistenziali
per operai, contadini...

79c Le mie figlie e i miei figli che si
occuperanno di queste iniziative
apostoliche, dovranno dedicarvisi 
professionalmente, perché per tutti i
membri dell’Opera senza eccezioni il
lavoro professionale è l’unico mezzo
per la santificazione propria e altrui.
Il loro lavoro nelle opere corporative



sarà la loro normale attività
professionale, pur avendo una
finalità immediatamente e
totalmente apostolica. D’altra parte,
sarà un lavoro uguale a quello che
svolgono molti altri cittadini:
maestri, medici, amministratori,
direttori di residenze per studenti...

79d Se qualcuno dei miei figli deve
lasciare il lavoro abituale per
dedicarsi a ruoli di governo, di
formazione o di collaborazione in
qualche opera corporativa,
nemmeno in questo caso smetterà di 
vivere la vita ordinaria dell’uomo
della strada, e la nuova attività sarà
sempre lavoro professionale. Infatti, è
normale che ovunque molte persone
cambino più o meno spesso di
attività, per motivi familiari,
economici, sociali... Ci sono
professioni, come la politica, a cui si
dedica normalmente chi ha già e
continua ad avere un’altra attività.



80a Le case e i Centri che sono la
sede materiale, il domicilio, delle
opere corporative, di solito non ci
apparterranno. Ci sono molti motivi
che lo sconsigliano e poi non è
possibile, perché siamo poveri:
l’Opera è povera adesso, agli inizi, e
lo sarà sempre, perché il Signore non
cesserà mai di chiederci ulteriori
attività apostoliche, altre iniziative,
maggiori impieghi di denaro e di
persone al suo servizio. Lavoreremo
in edifici affittati, o di proprietà dello
Stato, o di qualche società costituita
da alcuni miei figli e da altri cittadini
che desiderano aiutarci.

80b Dal momento che siamo poveri,
le mie figlie e i miei figli dirigeranno
queste iniziative con grandissimo
senso di responsabilità, al cospetto di
Dio. In qualunque circostanza non
espressamente prevista dalle regole
che sto fissando, li guiderà la
formula, il criterio sicuro che mi
avete sentito ripetere tanto spesso:



fare ciò che farebbe, nella medesima
situazione, il padre o la madre di una
famiglia numerosa e povera.

80c Vi dicevo che le opere
corporative escludono qualunque
altro fine che non sia quello
puramente spirituale e apostolico.
Per questo motivo è possibile che
l’Opera, il cui fine è esclusivamente
soprannaturale, si faccia garante
dell’insegnamento cattolico che vi si
impartisce. Non diffonderanno una
dottrina o delle opinioni corporative
in materia temporale, perché tale
dottrina, come vi ho detto mille volte,
non esiste e non può esistere. 
Istituzionalmente non abbiamo
alcuna opinione – ognuno
individualmente avrà le proprie – ma
solo convinzioni: l’insegnamento
della Chiesa, che accettiamo senza
riserve e che è la sola cosa che ci
unisce.



81a In effetti, ci uniscono soltanto gli
insegnamenti della Santa Chiesa di
Dio, la chiamata divina e il desiderio
di servirla come figli fedeli e grati. È
questa la nostra ambizione
soprannaturale, quanto più
all’opposto possibile di qualsiasi
ambizione umana, di qualunque
pretesa di vantaggi personali. Non
lavoriamo per arrivare alle vette del
successo, ma per scomparire e, con il
nostro sacrificio, mettere Cristo in
cima a tutte le attività degli uomini.

81b Il nostro motto è quello stesso del
Battista: illum oportet crescere, me
autem minui[115], Lui deve crescere; io,
invece, diminuire. La nostra più
grande ambizione, la vera gloria
dell’Opera, è vivere senza gloria
umana, perché tutta la gloria sia per
Dio, soli Deo honor et gloria[116].

81c Abbiamo già considerato
l’esempio di Gesù. Torniamo a
esaminarlo riprendendo un testo



meraviglioso di san Paolo che vi ho
già citato in un’altra occasione: 
abbiamo il dovere di sopportare
l’infermità dei deboli, senza
compiacere noi stessi... Cristo infatti
non cercò di piacere a sé stesso, ma
come sta scritto: Gli insulti di coloro
che ti insultano sono caduti sopra di
me[117].

82a Non ci dedichiamo all’apostolato
per ricevere applausi, ma per
rischiare la faccia per la Chiesa
quando essere cattolici è difficile; e
per passare inavvertiti quando è di
moda dichiararsi cattolici. Infatti, in
molti ambienti essere seriamente
cattolici, anche senza dirsi tali, è
motivo sufficiente per ricevere
ingiurie e attacchi di ogni tipo. È per
questo motivo che a volte vi ho detto
che ci ripugna vivere della nostra
condizione di cattolici e vivremo, se
sarà necessario, nonostante l’esser
cattolici. Senza dimenticarci,
aggiungo sempre, che ci



ripugnerebbe ancor di più vivere del
nome di cattolici.

82b Ambizione di servire: questa
ambizione ha alcune manifestazioni
pratiche molto chiare, che potremmo
anche chiamare le nostre passioni
dominanti, le nostre manie. La prima
è voler essere l’ultimo in tutto e il
primo nell’amore. Diciamo al Signore
nella nostra meditazione: Gesù, che ti
ami più di tutti! So bene di essere
l’ultimo dei tuoi servitori, pieno di
miserie: mi hai dovuto perdonare
tante offese, tante negligenze! Però
hai anche detto che colui al quale si
perdona poco, ama poco[118].

82c Premura per le anime: abbiamo il
desiderio veemente di essere
corredentori con Cristo, di salvare
con Lui tutte le anime, perché siamo,
vogliamo essere ipse Christus, ed Egli 
dedit redemptionem semetipsum pro
omnibus[119], ha dato sé stesso in
riscatto per tutti. In unione con



Cristo e con la sua Madre benedetta,
che è anche nostra Madre, Refugium
peccatorum; fedelmente uniti al
Vicario di Cristo in terra, al dolce
Cristo in terra[120], al Papa, nutriamo
l’ambizione di far arrivare a tutti gli
uomini i mezzi di salvezza della
Chiesa, traducendo in realtà la
giaculatoria che sto ripetendo dal
giorno dei Santi Angeli Custodi 1928: 
omnes cum Petro ad Iesum per
Mariam!

83a Non possiamo però aspirare a
essere corredentori con Cristo, se
non siamo disposti a riparare per i
peccati, come ha fatto Lui. Guardate
come san Paolo riferisce a Gesù le
parole del Salmo XXXIX: Tu non hai
voluto né sacrificio né offerta, un
corpo invece mi hai preparato. Non
hai gradito né olocausti né sacrifici
per il peccato. Allora ho detto: «Ecco,
io vengo – poiché di me sta scritto nel
rotolo del libro – per fare, o Dio, la tua
volontà»[121].



83b Vogliamo offrire la nostra vita, la
nostra dedizione completa e
generosa, in espiazione dei nostri
peccati; dei peccati di tutti gli uomini,
nostri fratelli; dei peccati commessi
in ogni tempo e di quelli che saranno
commessi fino alla fine dei secoli:
anzitutto dai cattolici, gli eletti di Dio
che non sanno essere all’altezza, che
tradiscono la predilezione amorosa
che il Signore ha avuto per loro.

83c Amare come chi più ama:
guadagnare a Cristo tutte le anime;
riparare abbondantemente alle
offese al Sacratissimo Cuore di Gesù:
queste le nostre ambizioni. Con una
divinissima pazzia, con uno zelo che
ci divora – zelus domus tuae comedit
me[122] –, quale ambizione umana
potrà contaminarci sul cammino
della nostra vita? Nessuno di noi, se
non smarrisce lo spirito dell’Opera,
può pretendere di distinguersi, di
ascendere nella scala sociale, di
conseguire posizioni, onori,



riconoscimenti se non suo malgrado
e per servire Dio.

83d Se a muoverci fossero
l’ambizione umana, il desiderio di
soddisfare l’amor proprio – ci sarà
senz’altro chi dirà falsamente che è
quello che facciamo –, allora
dovremmo rinunciare all’aspirazione
di servire Dio: nemo potest duobus
dominis servire[123], nessuno può
servire due padroni: Cristo e la
propria vanagloria.

83e Ricordo che, non appena
ordinato, mi diedero questo bel
consiglio: se vuole fare carriera, eviti
accuratamente tutto ciò che significhi
lavorare seriamente e, soprattutto,
eviti di scrivere cose chiare. In quel
momento, forse, non capii troppo
bene, ma adesso mi rendo conto che
dal punto di vista umano avevano
ragione. Tuttavia, ringrazio il Signore
mio Dio perché già allora mi fece
comprendere che non dovevo dare



loro retta: non mi è mai interessato 
far carriera, nonostante le mie
mancanze e le mie miserie.

84a Mi fa un tale orrore tutto ciò che
significa ambizione umana, anche
quando non meriti alcun biasimo,
che se Dio nella sua misericordia si è
voluto servire per la fondazione
dell’Opera di me, che sono solo un
peccatore, è stato mio malgrado.
Sapete che ho sempre avuto
avversione per l’impegno profuso da
alcuni nel fare nuove fondazioni, se
non è basato su motivi
soprannaturali che deve giudicare la
Chiesa. Mi sembrava che di
fondazioni e di fondatori ce ne
fossero d’avanzo e continuo a
pensare lo stesso: vedevo il pericolo
di una sorta di psicosi da fondazione,
che spingeva a creare cose inutili per
motivi che mi parevano ridicoli.
Pensavo, mancando forse alla carità,
che in qualche occasione il motivo
non aveva la minima importanza:



l’essenziale era creare qualcosa di
nuovo e avere il titolo di
fondatore[124].

84b Così si moltiplicavano istituzioni
che atomizzavano l’apostolato e
mutavano spesso i loro scopi, con
nomi e finalità che apparentemente
nascevano dal desiderio di non
essere secondi a Roma[125].
Considerando tali finalità concrete,
irrisorie, a cui corrispondeva un
abbigliamento stravagante e famiglie
religiose uguali a molte altre già
esistenti, che si differenziavano
soltanto per il colore dell’abito, o del
cordone o cintura, mi divertivo
parecchio, confesso, e chiedo
perdono a Dio nel caso l’avessi
offeso, a dire tra me e me:
Fondazione del Padre Tale, delle
figlie di una qualche santa
Emerenziana, per le nipoti con i
capelli biondi di vedove strabiche.
Non stupitevi se vi racconto che
conosco istituzioni nate per redimere



ragazze traviate, tanto per fare un
esempio, che qualche anno dopo
abbandonano l’attività per cui sono
state fondate, non perché ci siano
meno donne sbandate di prima, ma
per comodità, per dedicarsi alle 
scuole a pagamento o ad attività
simili.

84c In seguito, figli miei, pur non
piacendomi fare commedie, ho avuto
spesso la tentazione, il desiderio, di
mettermi in ginocchio per chiedervi
perdono, perché con la mia
ripugnanza per le fondazioni feci
tutta la resistenza possibile,
nonostante avessi abbondanti motivi
di certezza per fondare l’Opera. Mi
valga come scusa davanti a Dio
Nostro Signore il fatto reale che dal 2
ottobre 1928, pur travagliato
interiormente, mi sono dato da fare
per compiere la Santa Volontà di Dio,
dando inizio al lavoro apostolico
dell’Opera. Sono passati tre anni e
adesso capisco che, probabilmente, il



Signore ha voluto che soffrissi allora
e che continui a provare oggi
quell’assoluta ripugnanza, per avere
sempre un’ulteriore prova esterna
del fatto che tutto è suo e non c’è
nulla di mio.

85a Questo è il mio spirito, figlie e
figli miei, e dev’essere anche il
vostro. Non siete venuti nell’Opera
per cercare di ottenere qualcosa:
siete venuti a darvi, a rinunciare per
amore di Dio a qualsiasi ambizione
personale. Tutti devono lasciare
qualcosa se vogliono essere efficaci
in Casa e lavorare come ci chiede
Dio, come un asinello fedele, ut
iumentum! L’unica ambizione
dell’asinello fedele è servire, essere
utile; l’unico premio che si aspetta è
quello che gli ha promesso Dio: quia
tu reddes unicuique iuxta opera
sua[126], perché il Signore ripaga ogni
uomo secondo le sue opere.



85b Figli della mia anima, siete qui,
nell’Opera, perché il Signore vi ha
messo in cuore il desiderio puro e
generoso di servire; uno zelo
autentico che vi fa essere disposti a
qualunque sacrificio, lavorando
silenziosamente per la Chiesa senza
cercare alcuna ricompensa umana.
Riempitevi di tali nobili ambizioni;
rafforzate nel vostro cuore questa
santa disposizione, perché il compito
è immenso.

85c Dobbiamo chiedere a Dio, nostro
Signore, di accrescere il nostro
ardente desiderio di servire, perché 
messis quidem multa, operarii autem
pauci[127], perché la messe è
abbondante, ma sono pochi gli
operai: quello del lavoro apostolico è
un mare senza sponde e nel mondo
ci sono così poche anime disposte a
servire! Pensate a quel che
succederebbe se, pur essendo decisi a
servire, non ci dessimo del tutto.



85d Figli miei, la nostra vita è breve,
abbiamo poco tempo da vivere sulla
terra ed è l’unico in cui possiamo
prestare questo servizio a Dio. Dice il
poeta: nasciamo al fulgore di un
baleno, che ancora dura quando noi
moriamo, tanto breve è la vita![128].
Meglio scrive il salmista: homo, sicut
foenum dies eius, tamquam flos agri,
sic efflorebit[129]; come l’erba sono i
giorni dell’uomo, come il fiore del
campo egli fiorisce al mattino e alla
sera è appassito. San Paolo ci dice: 
tempus breve est[130], non ci avanza
quasi più tempo!

86a Servire, pertanto, perché
l’apostolato non è altro che questo.
Da soli, non siamo in grado di far
nulla di àmbito soprannaturale ma,
come strumenti di Dio, possiamo
tutto – omnia possum in eo, qui me
confortat[131]: tutto posso in colui che
mi dà la forza – perché Egli ha
voluto, nella sua bontà, utilizzare
questi strumenti inadeguati.



L’apostolo, dunque, non ha altro
scopo che lasciare agire il Signore,
rendersi disponibile. affinché Dio
compia, mediante le sue creature,
per mezzo dell’anima che ha scelto,
la sua opera di salvezza.

86b L’apostolo è il cristiano che si
sente innestato in Cristo,
immedesimato con Cristo mediante il
Battesimo; abilitato a lottare per
Cristo dalla Confermazione;
chiamato a servire Dio con la sua
azione nel mondo in forza della
partecipazione alla funzione regale,
profetica e sacerdotale di Cristo, che
lo rende idoneo a guidare gli uomini
a Dio, insegnare loro la verità del
Vangelo e corredimerli con la sua
preghiera e la sua espiazione.

86c Il cristiano disposto a servire è
guida, maestro e sacerdote degli
uomini suoi fratelli: dev’essere per
loro un altro Cristo, alter Christus; o
meglio ancora, come sono solito



dirvi, ipse Christus. Vi ripeto però che
il punto è di non lavorare per sé
stessi, avere ambizioni personali, ma
di mettersi al servizio di Cristo,
affinché sia lui a operare, e anche di
servire gli uomini, perché Cristo non
è venuto per farsi servire, ma per
servire: non venit ministrari, sed
ministrare[132].

87a Servire tutti gli uomini: il nostro
apostolato è rivolto a tutte le
creature, di tutte le razze e di tutte le
condizioni sociali. Proprio per
arrivare a tutti, ci dedichiamo
anzitutto, in ogni ambiente, agli
intellettuali, perché se si desidera
espandersi nella società è comunque
necessario passare attraverso di loro.
Infatti, sono gli intellettuali ad avere
visione d’insieme, ad animare ogni
movimento che voglia avere
consistenza, a dare forma e
organicità allo sviluppo culturale,
tecnico e artistico della società
umana.



87b Figlie e figli miei, vi ho ripetuto
con insistenza che dobbiamo
liberarci da ogni ambizione terrena e
avere l’unica preoccupazione di
servire, che vuol dire lavorare senza
tregua. Siamo convinti che nulla
abbia valore e consistenza, niente
valga la pena a paragone della
missione sublime di servire Cristo
nostro Signore. Proprio perché
abbiamo imparato a disprezzare il
plauso degli uomini e ogni vanitoso
proposito di metterci in mostra,
dobbiamo aspirare con forza a
salvaguardare il tesoro dell’umiltà in
modo sempre più attento e delicato.

87c Infatti, siamo esposti a un
pericolo molto sottile, a un’insidia
quasi impercettibile del nemico che,
quanto più ci vede efficaci, tanto più
moltiplica i suoi sforzi per trarci in
inganno. Figli miei, il sottile pericolo
che normalmente incombe sulle
anime che si dedicano a lavorare per
il Signore è una specie di superbia



occulta che nasce quando ci si rende
conto di essere strumenti di realtà
meravigliose, divine; un segreto
compiacimento di sé stessi nel
vedere i miracoli compiuti mediante
il proprio apostolato: intelletti ciechi
che recuperano la vista; volontà
paralitiche che si rimettono in moto;
cuori di pietra che diventano di
carne, capaci di carità
soprannaturale e di amore umano;
coscienze piagate dalla lebbra,
macchiate dal peccato, che vengono
purificate; anime completamente
morte, putrefatte – iam foetet,
quatriduanus est enim[133] – che
tornano alla vita soprannaturale.

88a E tanti ostacoli umani superati;
tante incomprensioni cancellate;
tanti ambienti conquistati: un’attività
sempre più ampia e diversificata,
sempre più efficace... Tutto ciò, figli
miei, può diventare occasione di una
potenziale ingiustificata
soddisfazione di noi stessi. Dobbiamo



fare attenzione che non succeda,
dobbiamo avere molta finezza di
coscienza e reagire immediatamente.

88b Non possiamo accogliere
neppure per un istante alcun
pensiero di superbia per qualsiasi
servizio reso a Dio, perché in quello
stesso istante cesseremmo di essere
soprannaturalmente efficaci. Dio non
vuole servitori vanagloriosi che si
compiacciono di sé stessi; li vuole
invece convinti della propria
indegnità e santamente impegnati a
non ostacolare l’opera della grazia: 
servite Domino in timore, et exsultate
ei cum tremore; apprehendite
disciplinam, nequando irascatur
Dominus, et pereatis de via iusta[134] ;
servite il Signore con timore – un
timore che è l’amore del figlio che non
vuole dispiacere a suo Padre – e
rallegratevi in Lui con tremore – con
amorosa commozione, traduco io –:
perché non si adiri il Signore e
perdiate la via, e perdiate il cammino.



88c Guardate come sant’Agostino
commenta le parole della Scrittura: E
non dice infatti: Non veniate alla
giusta via, ma: e perché voi non vi
perdiate dalla giusta via, volendo
dimostrare solo questo: coloro che già
camminano nella giusta via sono
ammoniti a servire Dio nel timore,
cioè a non inorgoglire, ma ad avere
timore. Il che significa: non
insuperbiscano, ma siano umili, per
cui anche altrove dice: Non
presumendo grandezze, ma
piegandovi alle cose umili (Rm 12,
16). Esultino in Dio ma con tremore,
senza gloriarsi in nulla, dato che nulla
è nostro, cosicché chi si gloria si glori
nel Signore (2 Cor 10, 17); e tutto
perché non si perdano dalla giusta via
nella quale già hanno cominciato a
camminare, con l’attribuire a sé stessi
appunto il fatto di trovarsi in essa[135].

89a Lo spettacolo dei miracoli che
Dio fa attraverso di noi dev’essere
un’occasione per umiliarci, per dare



lode a Dio e riconoscere che tutto
viene da Lui e noi non abbiamo fatto
altro che disturbare o, al massimo,
essere poveri strumenti nelle mani
del Signore.

89b Dobbiamo pensare che ci sono
molte altre anime che hanno
lavorato meglio di chiunque di noi,
che si sono sacrificate di più e che
hanno pregato con maggiore
perseveranza; ma che il Signore si è
voluto servire più di voi e di me che
di queste altre persone, perché si
veda che è Lui a fare le cose, perché
si noti che gli strumenti o non
contano o contano molto poco.

89c Infatti, quello che è stolto per il
mondo, Dio lo ha scelto per
confondere i sapienti; quello che è
debole per il mondo, Dio lo ha scelto
per confondere i forti; quello che è
ignobile e disprezzato per il mondo,
quello che è nulla, Dio lo ha scelto per
ridurre al nulla le cose che sono,



perché nessuno possa vantarsi di
fronte a Dio[136].

90a Pertanto, figlie e figli miei,
quando vi sembra di aver fatto molto
al servizio del Signore, ripetete le
parole che ci ha insegnato Lui: servi
inutiles sumus; quod debuimus facere,
fecimus[137]; siamo servi inutili.
Abbiamo fatto quanto dovevamo
fare.

90b La sintesi di ogni mia fine
giornata, quando faccio l’esame di
coscienza, è pauper servus et humilis.
Questo quando non sono costretto a
dire: Josemaría, Signore, non è
contento di Josemaría. Tuttavia,
giacché l’umiltà è verità, penso
spesso, come capita anche a voi:
Signore, ma se ho pensato solo a Te e,
per Te, mi sono dedicato solo a
lavorare per gli altri! Allora la nostra
anima contemplativa esclama con
l’Apostolo: vivo autem iam non ego:



vivit vero in me Christus[138]; non vivo
più io, ma Cristo vive in me.

90c Senza umiltà non potremo mai
servire efficacemente, perché non
sentiremo il bisogno di abbandonarci
fiduciosamente all’azione della
grazia, non sentiremo l’impulso
continuo di ricorrere a Dio come
nostra unica forza. Non otterremo
dal Signore i favori che ci vuole
riservare per la santificazione nostra
e dei nostri compagni: quoniam
excelsus Dominus, et humilia res‐
picit[139].

90d Figli della mia anima, so che
lotterete per essere umili e così
sarete meravigliosamente efficaci,
perché sarete docili strumenti nelle
mani di Dio. Porterete in tutto il
mondo il sale e la luce di Cristo,
anzitutto con l’esempio della vostra
vita: iniziamo, dunque, una vita
nuova. Facciamo della terra cielo e
così mostreremo a coloro che non



credono di quali grandi beni essi sono
privi. Quando infatti vedranno la
nostra vita e la nostra comunità bella
e armoniosa, essi avranno la visione
stessa del regno dei cieli[140].

91a Termino questa lunga
conversazione con voi. Le
considerazioni che abbiamo fatto alla
presenza di Dio ci sono servite per
comprendere un po’ meglio la
profondità, la bellezza e la vecchia
novità della chiamata all’Opera. Dopo
tanti secoli, il Signore vuole servirsi
di noi perché tutti i cristiani
scoprano, finalmente, il valore
santificante della vita ordinaria, del
lavoro professionale, e l’efficacia
dell’apostolato della dottrina con
l’esempio, l’amicizia e la confidenza.

91b Gesù, nostro Signore, vuole che
oggi proclamiamo in tutto il mondo
tale messaggio, vecchio e nuovo
come il Vangelo, in mille lingue, e
con il dono delle lingue, affinché tutti



possano accoglierlo nella propria
vita. Ci rallegra l’anima trovare
tracce del medesimo messaggio nella
predicazione dei Padri della Chiesa,
perché è ulteriore prova, anche se
non ne abbiamo bisogno, delle radici
evangeliche del nostro cammino.

91c Vi ho citato ripetutamente il
Crisostomo; ora ascoltatelo di nuovo: 
non vi proibisco di sposarvi, non vi
ordino di abbandonare la città e di
lasciare gli impegni politici e civili.
No, rimanendo dove ora vivete e nelle
funzioni attualmente esercitate,
mettete in atto la virtù. A dire il vero
io preferirei che per la perfezione
della loro vita brillassero coloro che
vivono nella città, piuttosto che quelli
che si sono ritirati a vivere sulle
montagne. Per quale motivo? Perché
da questo fatto potrebbe derivare un
grande vantaggio. «Nessuno», infatti,
«accende una lampada per metterla
sotto il moggio».



91d Per questo – continua –, io voglio
che tutte le lampade siano sopra il
candelabro, in modo che si diffonda
una grande luce. Accendiamo, dunque,
questo fuoco, e facciamo che quanti si
trovano seduti nelle tenebre siano
liberati dall’errore. E tu non venire a
dirmi: Ho impegni, moglie e figli; devo
occuparmi della casa, e non posso
fare ciò che tu dici. Io ti assicuro che
se tu fossi libero da tutti questi
impegni, ma rimanessi nella stessa
apatia in cui ora giaci, tutto
ugualmente svanirebbe. Se al
contrario, pur con tutti questi
impegni, tu fossi pieno di fervore,
riusciresti a praticare la virtù.

91e Una sola cosa è richiesta: la
disposizione di un’anima generosa.
Allora, né l’età, né la miseria, né la
ricchezza, né la mole degli affari e
delle preoccupazioni, né qualunque
altra cosa vi impedirà di essere
virtuosi. E in verità si sono visti vecchi
e giovani, coniugati e padri di



famiglia, operai, artigiani,
professionisti e soldati che hanno
messo in pratica i comandi di Dio.

91f Daniele, infatti, era giovane,
Giuseppe era schiavo, Aquila
esercitava un lavoro manuale, Lidia,
venditrice di porpora, dirigeva un
laboratorio, uno era carceriere, un
altro era centurione, come Cornelio;
uno era quasi sempre ammalato,
come Timoteo, e un altro ancora era
uno schiavo fuggiasco, come Onesimo.
E tuttavia queste diverse condizioni
non furono di ostacolo a nessuno di
essi; anzi, tutti rifulsero per la santità
della loro vita: uomini e donne,
giovani e vecchi, schiavi e liberi,
soldati e privati cittadini[141].

91g Com’era chiara, per chi sapeva
interpretare il Vangelo, la chiamata
generale alla santità nella vita
ordinaria, nella professione, senza
abbandonare il proprio ambiente!
Tuttavia, per secoli la maggior parte



dei cristiani non l’ha capita: non
trovò spazio il fenomeno ascetico di
una ricerca generalizzata della
santità, senza dover lasciare il
proprio posto nel mondo,
santificando la professione e
santificandosi nella professione. Ben
presto, a forza di non viverlo, questo
insegnamento fu dimenticato e la
riflessione teologica fu assorbita
dallo studio di altri fenomeni
ascetici, che riflettono altri aspetti
del Vangelo.

92a Suscitando in questi anni la sua
Opera, il Signore ha voluto che non
sia mai più ignorata o dimenticata la
verità che tutti devono diventare
santi e che alla maggior parte dei
cristiani tocca diventarlo nel mondo,
nel lavoro quotidiano. Pertanto,
l’Opera esisterà finché ci saranno
uomini sulla terra. Avverrà sempre
che persone di ogni àmbito
lavorativo ricerchino la santità nel
proprio stato, professione o mestiere,



e siano anime contemplative nel bel
mezzo della strada.

92b Da ciò discende, figlie e figli miei,
che l’Opera non avrà mai la necessità
di adeguarsi al mondo, non ci si
dovrà mai porre il problema di 
aggiornarsi. Dio ha aggiornato la sua
Opera una volta per tutte,
attribuendole le caratteristiche
secolari, laicali, di cui vi ho parlato in
questa lettera. Non ci sarà mai
bisogno di adattarsi al mondo perché
siamo del mondo. Non dovremo
rincorrere il progresso umano,
perché siamo noi, figli miei, siete voi
assieme agli altri uomini che vivono
nel mondo a forgiare il progresso con
il vostro lavoro ordinario.

93a Siate fedeli, aiutatemi a esserlo e
a saper attendere senza fretta,
perché il Signore, che ha voluto la
sua Opera, a suo tempo concretizzerà
la modalità giuridica, che al
momento non si riesce a individuare,



con cui la Santa Chiesa possa
riconoscere il nostro stile divino di
servire nel mondo – nel bel mezzo
della strada – limpido e cristallino,
senza privilegi, salvaguardando
l’essenza della nostra vocazione:
senza bisogno di essere religiosi, dato
che il Signore non vuole che lo
siamo.

93b Pregate, pregate molto: non
dimenticate che la preghiera è
onnipotente. Ricordate che Gesù ha
detto: quodcumque petieritis Patrem
in nomine meo, hoc faciam[142];
qualunque cosa chiederete nel mio
nome, la farò. E anche: qui coepit in
vobis opus bonum, perficiet...[143]; colui
il quale ha iniziato in voi quest’opera
buona, la porterà a compimento. Vi
ho esposto motivi molto
soprannaturali che mi spingono a
pregare con fede e ad attendere,
piuttosto che cercare adesso
un’approvazione ufficiale della
Chiesa che nasconderebbe, con



grandissima probabilità, il pericolo
di cominciare a snaturare la nostra 
vocazione divina, confondendola con
la vocazione religiosa. Non può
essere, perché devo risponderne al
mio Signore Gesù ed è altrettanto
sicuro che voi disertereste in massa,
e fareste bene, rifiutando la violenza
inferta alla vostra coscienza di figli di
Dio nell’Opera di Dio.

93c Abbiate pertanto la certezza
assoluta che l’Opera adempirà
sempre con divina efficacia la sua
missione, risponderà sempre al fine
per il quale il Signore l’ha voluta in
questo mondo; con la grazia divina,
sarà in ogni tempo un meraviglioso
strumento al servizio della gloria di
Dio: sit gloria Domini in saeculum![144].

93d Vi benedice con grandissimo
affetto vostro Padre.

93e Madrid, 9 gennaio 1932



[1] Ef 1, 10. La Neovulgata, che segue
più da vicino l’originale greco, dice 
recapitulare omnia in Cristo, ovvero
«ricondurre al Cristo, unico capo,
tutte le cose».

[2] Sant’Ireneo di Lione, Adversus
haereses, III, 16, 6 (SC 211, pp.
313-314).

[3] Gv 12, 32 (Vg).

[4] Si riferisce, usando la terza
persona, a un evento della propria
vita risalente al 7 agosto 1931. Fu una
nuova illuminazione, ricevuta in
quanto fondatore, sulla
santificazione di tutte le realtà
oneste, tra le quali spicca il lavoro.
Cfr Andrés Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei (I), Leonardo
International, Milano 2005, pp.
401-405.

[5] Sal 96, 1.

[6] Col 3, 17.



[7] 1 Cor 10, 31.

[8] Sal 100, 2.

[9] Mt 5, 48.

[10] San Giovanni Crisostomo, 
Adversus oppugnatores eorum qui ad
monasticam vitam inducunt, 1, III, 14
(PG 47, col. 374).

[11] 2 Cor 9, 6.

[12] Mt 9, 35-38.

[13] Ap 3, 20.

[14] Mt 13, 44-46.

[15] Lc 12, 48.

[16] Mt 4, 19-20.

[17] Mt 8, 21-22.

[18] Lc 9, 61-62.

[19] Mt 4, 19.



[20] San Giovanni Crisostomo, In
Genesim Homilia, 43, 1 (PG 54, col.
396).

[21] Mt 13, 47.

[22] Ger 23, 8: dalla terra del
settentrione e da tutte le regioni dove
li aveva dispersi.

[23] Ger 16, 16-17.

[24] 1 Tm 2, 4.

[25] 1 Cor 16, 24.

[26] S. Th., Suppl., q. 82, a. 3 ad 4.

[27] 1 Ts 2, 4.

[28] Sal 105, 4.

[29] Sal 86, 3-4.

[30] At 2, 18.

[31] Gal 4, 1-7.

[32] Cfr 1 Gv 2, 29.



[33] 1 Gv 3, 1-2.

[34] Eb 2, 10-13.

[35] Rm 8, 29: il primogenito tra molti
fratelli.

[36] 1 Gv 3, 9-10.

[37] Gv 3, 16-17.

[38] È una citazione letterale del
punto 573 di Cammino, che a sua
volta riproduce una annotazione
degli Appunti intimi del 31 ottobre
1933.

[39] 1 Cor 14, 6.

[40] 1 Cor 14, 9-11.

[41] At 1, 1.

[42] Rm 1, 20.

[43] Gv 1, 9.

[44] Gv 3, 17.



[45] Sin dalle origini dell’Opus Dei,
l’Autore predicò che il cristiano
comune è chiamato all’apostolato per
vocazione, per «un mandato
imperativo di Cristo» (cfr Cammino,
n. 942; Istruzione, 19 marzo 1934, n.
27). Il magistero pontificio
(specialmente quello di Pio XI e di Pio
XII) trattando dell’Azione Cattolica
aveva invitato i laici a partecipare
all’apostolato gerarchico, in funzione
di un mandato o missione canonica.
Tale impostazione, nonostante i suoi
limiti, significò, all’epoca, un grande
progresso nel ruolo ecclesiale dei
laici. San Josemaría, tuttavia, invita
qui a superarla, perché i laici sono
«membri del popolo di Dio», «parte
della Chiesa». È l’insegnamento del
Concilio Vaticano II, quando spiega
che i laici svolgono il loro apostolato
in quanto fanno parte della Chiesa,
in virtù della vocazione battesimale.
Su questo tema si veda Colloqui con
Monsignor Escrivá, Ares, Milano
19875, n. 21, pp. 42-43.



[46] 1 Sam 3, 6: Mi hai chiamato,
eccomi!

[47] Cfr Gv 15, 15.

[48] Gv 11, 35: Gesù scoppiò in pianto.

[49] Gv 11, 3.

[50] At 10, 38.

[51] Mt 23, 1-4.

[52] Mt 23, 5.

[53] Gc 2, 14.26.

[54] Sant’ Ignazio di Antiochia, 
Epistola ad Ephesios, XV, 1-2.

[55] Cfr Mt 5, 13-14.

[56] 1 Cor 11, 7: L’uomo non deve
coprirsi il capo, perché egli è
immagine e gloria di Dio.

[57] Mt 5, 16.

[58] Lc 12, 41-42.



[59] Lc 12, 43.

[60] Mt 13, 34: e non parlava a esse se
non con parabole.

[61] 1 Gv 4, 5.

[62] Gv 17, 18.

[63] Da uno conoscili tutti. Frase di
Virgilio (in Eneide, II, 65-66), divenuta
proverbiale, che dallo spergiuro di
Sinone trae motivo di riprovazione
per tutti i Greci. Nella logica formale
si denomina così il sofisma
consistente nel dedurre, da alcuni
particolari dell’esperienza,
proposizioni universali.

[64] Gv 21, 17.

[65] Gc 5, 18.

[66] Gc 2, 1-6.

[67] 2 Cor 3, 17-18.

[68] Cfr 2 Cor 5, 14.



[69] 1 Cor 1, 23.

[70] Mt 20, 28.

[71] Cfr Mt 22, 21.

[72] Cfr Gal 5, 1 (Vg: 4, 31).

[73] Cfr Gn 25, 29-34.

[74] Gv 17, 15.

[75] At 20, 28.

[76] San Josemaría usa
un’espressione colloquiale: «las
manos donde caigan». Intende
descrivere ironicamente un
comportamento superficiale dal
punto di vista etico.

[77] Per san Josemaría stabilire tale
regno comporta che l’azione dei
cattolici si svolga in una società che
rispetta le libertà di tutti. Per molti
anni, dalla metà del XIX secolo ai
giorni nostri, furono sostenute
interpretazioni molto diverse sul



significato del regno di Cristo
nell’ordine temporale, imperniate
sull’appartenenza alla fede religiosa
e sull’edificazione di un ordine
cattolico impregnato di clericalismo,
senza molto margine per la legittima
autonomia delle realtà temporali.
San Josemaría invita a superare tali
posizioni.

[78] Qo 3, 11.

[79] 1 Gv 2, 16.

[80] 1 Cor 3, 18.

[81] Rm 13, 1-7.

[82] Gv 19, 11.

[83] Nell’Opus Dei i membri
numerari sono disposti a cambiare
luogo di residenza o di lavoro per
poter seguire meglio le iniziative
formative e apostoliche dove sia
necessario. Come sappiamo, il testo
prende origine da idee maturate



negli anni Trenta, quando gli unici
membri dell’Opus Dei erano un
piccolo gruppo di numerari. Quando
rivide questo testo, negli anni
Sessanta, c’erano già migliaia di
aggregati e di soprannumerari,
uomini e donne, che possono
assicurare meno facilmente o non
hanno tale disponibilità, per motivi
famigliari o d’altra natura. San
Josemaría volle comunque scrivere
«tutti», sebbene la realizzazione o
meno di tale possibilità dipenda da
circostanze oggettive e dalla libertà
di ognuno, perché l’unica medesima
vocazione si adatta alle più varie
situazioni personali (cfr Codex Iuris
Particularis Operis Dei, n. 7-11;
versione italiana in 
www.opusdei.org).

[84] «Servire il quale è regnare».
L’espressione latina compariva nel 
Postcommunio della Messa votiva per
la pace del Messale Tridentino e nella
Collecta della memoria di san

https://www.opusdei.org).%3C/p%3E%3Cp


Casimiro, rimasta tale nell’attuale 
Missale Romanum. Le traduzioni
italiane differiscono da quella
letterale pur mantenendone il senso.

[85] Per spiegare questa espressione
riproduciamo una nota di san
Josemaría del 29 maggio 1934,
redatta nei suoi Appunti intimi (n.
1192), dopo aver appreso che lo si
accusava di nascondere
un’associazione clandestina: «Siamo
clandestini? Assolutamente no. Che
cosa direbbero di una donna incinta
che volesse registrare all’anagrafe
comunale o parrocchiale il figlio che
deve ancora nascere..., o se tentasse
di immatricolarlo in una Università?
Signora – le direbbero –, aspetti che
venga alla luce, che cresca e si
sviluppi... Ebbene, nel seno della
Chiesa Cattolica c’è un essere non
ancora venuto alla luce, ma vitale e
con una propria attività, come un
bimbo nel seno della madre... Calma:
arriverà il momento di registrarlo, di



chiedere le opportune
approvazioni».

[86] Cfr 2 Cor 2, 15: il profumo di
Cristo.

[87] Mt 6, 1.

[88] Mt 6, 16.

[89] Sal 100, 2: servite il Signore nella
gioia.

[90] San Josemaría ripropone la
distinzione utilizzata da Pio XI nel
1931 (Lett. enc. Non abbiamo bisogno,
29 giugno 1931, III) tra libertà delle
coscienze, «che sta a significare che a
nessuno è lecito impedire che la
creatura renda il culto a Dio», e 
libertà di coscienza, cioè la completa
autonomia dalla legge divina, «nel
senso di considerare moralmente
valido che l’uomo respinga
Dio» (Amici di Dio, n. 32).

[91] Cfr Ef 4, 15.



[92] La frase è, identica, in Cammino,
n. 463. L’Autore aveva praticato
eroicamente la carità del «dare»
dedicandosi ai poveri, ai malati e ai
bambini delle periferie di Madrid.
Tuttavia, quell’esperienza sembra
avergli fatto scoprire l’eccellenza di
un altro genere di carità che consiste
nella comprensione, nel perdono,
nella ricerca della pace e della
tolleranza, fino ad affermare, nel
punto successivo, che «questa
maniera di comportarsi appartiene
all’essenza dell’Opera».

[93] 1 Tm 1, 15.

[94] 1 Tm 2, 1-4.

[95] 1 Cor 9, 22.

[96] Ef 4, 2.

[97] Rm 15, 1-2.

[98] Rm 14, 1.

[99] Rm 15, 5-6.



[100] Mt 11, 29.

[101] Fil 2, 7.

[102] Fil 2, 8.

[103] Gv 15, 15: ma vi ho chiamato
amici.

[104] Mt 26, 50.

[105] Gv 15, 13.

[106] Lc 19, 45-46.

[107] Gv 2, 17.

[108] Sal 73, 21; 69, 10.

[109] Rm 12, 18.

[110] Rm 12, 14-17.

[111] Gv 13, 23: Ora uno dei discepoli,
quello che Gesù amava, si trovava a
tavola al fianco di Gesù. La 
Neovulgata ha lo stesso testo latino,
che descrive Giovanni chino sul petto
di Gesù, ma la versione Cei 2008



semplifica giustamente, dato che
l’apostolo si china sul petto di Gesù al
versetto 25.

[112] Sant’Ignazio di Antiochia, 
Epistola ad Ephesios, X, 1-3 (SC 10, p.
67).

[113] Is 49, 2.

[114] Nella traduzione si è impiegata
l’espressione italiana corpo morale,
ormai desueta, per fare un calco più
o meno coerente dello spagnolo.
L’espressione opere corporative
richiede una spiegazione per evitare
malintesi dovuti alla connotazione
negativa che in italiano hanno
assunto i termini corporazione, 
corporativo e, soprattutto, 
corporativismo, anche per i noti
motivi di carattere storico-politico.

[115] Gv 3, 30.

[116] 1 Tm 1, 17.



[117] Rm 15, 1-3.

[118] Lc 7, 47.

[119] 1 Tm 2, 6.

[120] San Josemaría mutua questa
espressione da santa Caterina da
Siena.

[121] Eb 10, 5-7. Cfr Sal 40 [39], 7-9.

[122] Gv 2, 17.

[123] Mt 6, 24.

[124] Il proliferare di fondazioni in
uno stesso ambito geografico e in
tempi molto ravvicinati fu un
fenomeno caratteristico dell’epoca.
Indubbiamente era segno di una
rinascita della vita religiosa e una
risposta a precise necessità del
mondo moderno, secondo i carismi
che lo Spirito Santo suscitava. È però
anche vero che essere «fondatore»
sembrava a volte un titolo di cui fare
sfoggio nel proprio curriculum



ecclesiastico. San Josemaría, che
tanto amava la vita religiosa, non
voleva essere quel genere di
«fondatore» e perciò parla di
«ripugnanza per le fondazioni» (84c)
e tratta con ironia il moltiplicarsi
senza necessità di alcune di esse.

[125] L’autore scrive cabeza de ratón,
dal detto popolare más vale ser
cabeza de ratón que cola de león. In
italiano usiamo invece il detto
attribuito da Plutarco a Giulio
Cesare: Preferisco essere primo qui
[in un villaggio della Gallia] che
secondo a Roma.

[126] Sal 62, 13.

[127] Mt 9, 37.

[128] Gustavo Adolfo Bécquer, Rimas,
n. 69 (nostra traduzione).

[129] Sal 103, 15.

[130] 1 Cor 7, 29.



[131] Fil 4, 13.

[132] Mt 20, 28.

[133] Gv 11, 39: manda già cattivo
odore: è lì da quattro giorni.

[134] Sal 2, 11-12.

[135] Sant’Agostino, De correptione et
gratia liber unus, c. 9, 24.

[136] 1 Cor 1, 27-29.

[137] Lc 17, 10.

[138] Gal 2, 20.

[139] Sal 138, 6: perché eccelso è il
Signore, ma guarda verso l’umile.

[140] San Giovanni Crisostomo, In
Matthaeum Homilia, 43, 5 (PG 57, col.
463).

[141] S. Giovanni Crisostomo, In
Matthaeum Homilia, 43, 5 (PG 57, col.
464).



[142] Gv 14, 13.

[143] Fil 1, 6.

[144] Sal 104, 31: Sia per sempre la
gloria del Signore.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lettera-di-san-
josemaria-sulla-missione-

soprannaturale-e-apostolica-dei-
membri-dellopus-dei-in-mezzo-al-

mondo/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/lettera-di-san-josemaria-sulla-missione-soprannaturale-e-apostolica-dei-membri-dellopus-dei-in-mezzo-al-mondo/
https://opusdei.org/it/article/lettera-di-san-josemaria-sulla-missione-soprannaturale-e-apostolica-dei-membri-dellopus-dei-in-mezzo-al-mondo/
https://opusdei.org/it/article/lettera-di-san-josemaria-sulla-missione-soprannaturale-e-apostolica-dei-membri-dellopus-dei-in-mezzo-al-mondo/
https://opusdei.org/it/article/lettera-di-san-josemaria-sulla-missione-soprannaturale-e-apostolica-dei-membri-dellopus-dei-in-mezzo-al-mondo/
https://opusdei.org/it/article/lettera-di-san-josemaria-sulla-missione-soprannaturale-e-apostolica-dei-membri-dellopus-dei-in-mezzo-al-mondo/
https://opusdei.org/it/article/lettera-di-san-josemaria-sulla-missione-soprannaturale-e-apostolica-dei-membri-dellopus-dei-in-mezzo-al-mondo/

	Lettera n. 3 di san Josemaría "Sulla missione soprannaturale e apostolica dei membri dell’Opus Dei in mezzo al mondo"
	Contesto e storia
	Contenuto
	Lettera di san Josemaría "Sulla missione soprannaturale e apostolica dei membri dell’Opus Dei in mezzo al mondo"


