
opusdei.org

Lettera del Santo
Padre Francesco al
Popolo di Dio

Lettera che Papa Francesco
rivolge al "Popolo di Dio"
riguardo agli scandali che la
Chiesa sta attraversando.

20/08/2018

LETTERA DEL SANTO PADRE
FRANCESCO

AL POPOLO DI DIO

«Se un membro soffre, tutte le
membra soffrono insieme» (1 Cor



12,26). Queste parole di San Paolo
risuonano con forza nel mio cuore
constatando ancora una volta la
sofferenza vissuta da molti minori a
causa di abusi sessuali, di potere e di
coscienza commessi da un numero
notevole di chierici e persone
consacrate. Un crimine che genera
profonde ferite di dolore e di
impotenza, anzitutto nelle vittime,
ma anche nei loro familiari e
nell’intera comunità, siano credenti o
non credenti. Guardando al passato,
non sarà mai abbastanza ciò che si fa
per chiedere perdono e cercare di
riparare il danno causato.
Guardando al futuro, non sarà mai
poco tutto ciò che si fa per dar vita a
una cultura capace di evitare che tali
situazioni non solo non si ripetano,
ma non trovino spazio per essere
coperte e perpetuarsi. Il dolore delle
vittime e delle loro famiglie è anche
il nostro dolore, perciò urge ribadire
ancora una volta il nostro impegno
per garantire la protezione dei



minori e degli adulti in situazione di
vulnerabilità.

1. Se un membro soffre

Negli ultimi giorni è stato pubblicato
un rapporto in cui si descrive
l’esperienza di almeno mille persone
che sono state vittime di abusi
sessuali, di potere e di coscienza per
mano di sacerdoti, in un arco di circa
settant’anni. Benché si possa dire che
la maggior parte dei casi riguarda il
passato, tuttavia, col passare del
tempo abbiamo conosciuto il dolore
di molte delle vittime e constatiamo
che le ferite non spariscono mai e ci
obbligano a condannare con forza
queste atrocità, come pure a
concentrare gli sforzi per sradicare
questa cultura di morte; le ferite
“non vanno mai prescritte”. Il dolore
di queste vittime è un lamento che
sale al cielo, che tocca l’anima e che
per molto tempo è stato ignorato,
nascosto o messo a tacere. Ma il suo



grido è stato più forte di tutte le
misure che hanno cercato di farlo
tacere o, anche, hanno preteso di
risolverlo con decisioni che ne hanno
accresciuto la gravità cadendo nella
complicità. Grido che il Signore ha
ascoltato facendoci vedere, ancora
una volta, da che parte vuole stare. Il
cantico di Maria non si sbaglia e,
come un sottofondo, continua a
percorrere la storia perché il Signore
si ricorda della promessa che ha fatto
ai nostri padri: «Ha disperso i
superbi nei pensieri del loro cuore;
ha rovesciato i potenti dai troni, ha
innalzato gli umili; ha ricolmato di
beni gli affamati, ha rimandato i
ricchi a mani vuote» (Lc 1,51-53), e
proviamo vergogna quando ci
accorgiamo che il nostro stile di vita
ha smentito e smentisce ciò che
recitiamo con la nostra voce.

Con vergogna e pentimento, come
comunità ecclesiale, ammettiamo che
non abbiamo saputo stare dove



dovevamo stare, che non abbiamo
agito in tempo riconoscendo la
dimensione e la gravità del danno
che si stava causando in tante vite.
Abbiamo trascurato e abbandonato i
piccoli. Faccio mie le parole
dell’allora Cardinale Ratzinger
quando, nella Via Crucis scritta per il
Venerdì Santo del 2005, si unì al
grido di dolore di tante vittime e con
forza disse: «Quanta sporcizia c’è
nella Chiesa, e proprio anche tra
coloro che, nel sacerdozio,
dovrebbero appartenere
completamente a Lui! Quanta
superbia, quanta autosufficienza! […]
Il tradimento dei discepoli, la
ricezione indegna del suo Corpo e del
suo Sangue è certamente il più
grande dolore del Redentore, quello
che gli trafigge il cuore. Non ci
rimane altro che rivolgergli, dal più
profondo dell’animo, il grido: Kyrie,
eleison – Signore, salvaci (cfr 
Mt8,25)» (Nona Stazione).

https://www.vatican.va/news_services/liturgy/2005/via_crucis/it/station_09.html
https://www.vatican.va/news_services/liturgy/2005/via_crucis/it/station_09.html
https://www.vatican.va/news_services/liturgy/2005/via_crucis/it/station_09.html
https://www.vatican.va/news_services/liturgy/2005/via_crucis/it/station_09.html
https://www.vatican.va/news_services/liturgy/2005/via_crucis/it/station_09.html


2. Tutte le membra soffrono insieme

La dimensione e la grandezza degli
avvenimenti esige di farsi carico di
questo fatto in maniera globale e
comunitaria. Benché sia importante
e necessario in ogni cammino di
conversione prendere conoscenza
dell’accaduto, questo da sé non basta.
Oggi siamo interpellati come Popolo
di Dio a farci carico del dolore dei
nostri fratelli feriti nella carne e
nello spirito. Se in passato
l’omissione ha potuto diventare una
forma di risposta, oggi vogliamo che
la solidarietà, intesa nel suo
significato più profondo ed esigente,
diventi il nostro modo di fare la
storia presente e futura, in un ambito
dove i conflitti, le tensioni e
specialmente le vittime di ogni tipo
di abuso possano trovare una mano
tesa che le protegga e le riscatti dal
loro dolore (cfr Esort. ap. Evangelii
gaudium, 228). Tale solidarietà ci
chiede, a sua volta, di denunciare

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#L%E2%80%99unit%C3%A0_prevale_sul_conflitto
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#L%E2%80%99unit%C3%A0_prevale_sul_conflitto
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#L%E2%80%99unit%C3%A0_prevale_sul_conflitto
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#L%E2%80%99unit%C3%A0_prevale_sul_conflitto


tutto ciò che possa mettere in
pericolo l’integrità di qualsiasi
persona. Solidarietà che reclama la
lotta contro ogni tipo di corruzione,
specialmente quella spirituale,
«perché si tratta di una cecità
comoda e autosufficiente dove alla
fine tutto sembra lecito: l’inganno, la
calunnia, l’egoismo e tante sottili
forme di autoreferenzialità, poiché
“anche Satana si maschera da angelo
della luce” (2 Cor 11,14)» (Esort. ap. 
Gaudete et exsultate, 165). L’appello
di San Paolo a soffrire con chi soffre
è il miglior antidoto contro ogni
volontà di continuare a riprodurre
tra di noi le parole di Caino: «Sono
forse io il custode di mio
fratello?» (Gen 4,9).

Sono consapevole dello sforzo e del
lavoro che si compie in diverse parti
del mondo per garantire e realizzare
le mediazioni necessarie, che diano
sicurezza e proteggano l’integrità dei
bambini e degli adulti in stato di

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#La_corruzione_spirituale
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#La_corruzione_spirituale


vulnerabilità, come pure della
diffusione della “tolleranza zero” e
dei modi di rendere conto da parte di
tutti coloro che compiono o coprono
questi delitti. Abbiamo tardato ad
applicare queste azioni e sanzioni
così necessarie, ma sono fiducioso
che esse aiuteranno a garantire una
maggiore cultura della protezione
nel presente e nel futuro.

Unitamente a questi sforzi, è
necessario che ciascun battezzato si
senta coinvolto nella trasformazione
ecclesiale e sociale di cui tanto
abbiamo bisogno. Tale
trasformazione esige la conversione
personale e comunitaria e ci porta a
guardare nella stessa direzione dove
guarda il Signore. Così amava dire
San Giovanni Paolo II: «Se siamo
ripartiti davvero dalla
contemplazione di Cristo, dovremo
saperlo scorgere soprattutto nel volto
di coloro con i quali egli stesso ha
voluto identificarsi» (Lett. ap. Novo

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_letters/2001/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html


millennio ineunte, 49). Imparare a
guardare dove guarda il Signore, a
stare dove il Signore vuole che
stiamo, a convertire il cuore stando
alla sua presenza. Per questo scopo
saranno di aiuto la preghiera e la
penitenza. Invito tutto il santo Popolo
fedele di Dio all’esercizio penitenziale
della preghiera e del digiuno secondo
il comando del Signore,[1] che
risveglia la nostra coscienza, la
nostra solidarietà e il nostro impegno
per una cultura della protezione e
del “mai più” verso ogni tipo e forma
di abuso.

E’ impossibile immaginare una
conversione dell’agire ecclesiale
senza la partecipazione attiva di tutte
le componenti del Popolo di Dio. Di
più: ogni volta che abbiamo cercato
di soppiantare, mettere a tacere,
ignorare, ridurre a piccole élites il
Popolo di Dio abbiamo costruito
comunità, programmi, scelte
teologiche, spiritualità e strutture

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_letters/2001/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html


senza radici, senza memoria, senza
volto, senza corpo, in definitiva
senza vita.[2] Ciò si manifesta con
chiarezza in un modo anomalo di
intendere l’autorità nella Chiesa –
molto comune in numerose
comunità nelle quali si sono
verificati comportamenti di abuso
sessuale, di potere e di coscienza –
quale è il clericalismo,
quell’atteggiamento che «non solo
annulla la personalità dei cristiani,
ma tende anche a sminuire e a
sottovalutare la grazia battesimale
che lo Spirito Santo ha posto nel
cuore della nostra gente»[3]. Il
clericalismo, favorito sia dagli stessi
sacerdoti sia dai laici, genera una
scissione nel corpo ecclesiale che
fomenta e aiuta a perpetuare molti
dei mali che oggi denunciamo. Dire
no all’abuso significa dire con forza
no a qualsiasi forma di clericalismo.

E’ sempre bene ricordare che il
Signore, «nella storia della salvezza,



ha salvato un popolo. Non esiste
piena identità senza appartenenza a
un popolo. Perciò nessuno si salva da
solo, come individuo isolato, ma Dio
ci attrae tenendo conto della
complessa trama di relazioni
interpersonali che si stabiliscono
nella comunità umana: Dio ha voluto
entrare in una dinamica popolare,
nella dinamica di un popolo» (Esort.
ap. Gaudete et exsultate, 6). Pertanto,
l’unico modo che abbiamo per
rispondere a questo male che si è
preso tante vite è viverlo come un
compito che ci coinvolge e ci
riguarda tutti come Popolo di Dio.
Questa consapevolezza di sentirci
parte di un popolo e di una storia
comune ci consentirà di riconoscere i
nostri peccati e gli errori del passato
con un’apertura penitenziale capace
di lasciarsi rinnovare da dentro.
Tutto ciò che si fa per sradicare la
cultura dell’abuso dalle nostre
comunità senza una partecipazione
attiva di tutti i membri della Chiesa

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#I_santi_della_porta_accanto
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#I_santi_della_porta_accanto


non riuscirà a generare le dinamiche
necessarie per una sana ed effettiva
trasformazione. La dimensione
penitenziale di digiuno e preghiera ci
aiuterà come Popolo di Dio a
metterci davanti al Signore e ai
nostri fratelli feriti, come peccatori
che implorano il perdono e la grazia
della vergogna e della conversione, e
così a elaborare azioni che
producano dinamismi in sintonia col
Vangelo. Perché «ogni volta che
cerchiamo di tornare alla fonte e
recuperare la freschezza originale
del Vangelo spuntano nuove strade,
metodi creativi, altre forme di
espressione, segni più eloquenti,
parole cariche di rinnovato
significato per il mondo
attuale» (Esort. ap. Evangelii
gaudium, 11).

E’ imprescindibile che come Chiesa
possiamo riconoscere e condannare
con dolore e vergogna le atrocità
commesse da persone consacrate,

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Un%E2%80%99eterna_novit%C3%A0
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Un%E2%80%99eterna_novit%C3%A0
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Un%E2%80%99eterna_novit%C3%A0
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Un%E2%80%99eterna_novit%C3%A0


chierici, e anche da tutti coloro che
avevano la missione di vigilare e
proteggere i più vulnerabili.
Chiediamo perdono per i peccati
propri e altrui. La coscienza del
peccato ci aiuta a riconoscere gli
errori, i delitti e le ferite procurate
nel passato e ci permette di aprirci e
impegnarci maggiormente nel
presente in un cammino di rinnovata
conversione.

Al tempo stesso, la penitenza e la
preghiera ci aiuteranno a
sensibilizzare i nostri occhi e il
nostro cuore dinanzi alla sofferenza
degli altri e a vincere la bramosia di
dominio e di possesso che tante volte
diventa radice di questi mali. Che il
digiuno e la preghiera aprano le
nostre orecchie al dolore silenzioso
dei bambini, dei giovani e dei
disabili. Digiuno che ci procuri fame
e sete di giustizia e ci spinga a
camminare nella verità appoggiando
tutte le mediazioni giudiziarie che



siano necessarie. Un digiuno che ci
scuota e ci porti a impegnarci nella
verità e nella carità con tutti gli
uomini di buona volontà e con la
società in generale per lottare contro
qualsiasi tipo di abuso sessuale, di
potere e di coscienza.

In tal modo potremo manifestare la
vocazione a cui siamo stati chiamati
di essere «segno e strumento
dell’intima unione con Dio e
dell’unità di tutto il genere
umano» (Conc. Ecum. Vat. II, Lumen
gentium, 1).

«Se un membro soffre, tutte le
membra soffrono insieme», ci diceva
San Paolo. Mediante l’atteggiamento
orante e penitenziale potremo
entrare in sintonia personale e
comunitaria con questa esortazione,
perché crescano tra di noi i doni
della compassione, della giustizia,
della prevenzione e della
riparazione. Maria ha saputo stare ai

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html


piedi della croce del suo Figlio. Non
l’ha fatto in un modo qualunque, ma
è stata saldamente in piedi e accanto
ad essa. Con questa posizione
esprime il suo modo di stare nella
vita. Quando sperimentiamo la
desolazione che ci procurano queste
piaghe ecclesiali, con Maria ci farà
bene “insistere di più nella
preghiera” (cfr S. Ignazio di Loyola, 
Esercizi spirituali, 319), cercando di
crescere nell’amore e nella fedeltà
alla Chiesa. Lei, la prima discepola,
insegna a tutti noi discepoli come
dobbiamo comportarci di fronte alla
sofferenza dell’innocente, senza
evasioni e pusillanimità. Guardare a
Maria vuol dire imparare a scoprire
dove e come deve stare il discepolo di
Cristo.

Lo Spirito Santo ci dia la grazia della
conversione e l’unzione interiore per
poter esprimere, davanti a questi
crimini di abuso, il nostro



pentimento e la nostra decisione di
lottare con coraggio.

Vaticano, 20 agosto 2018

Francesco

[1] «Questa specie di demoni non si
scaccia se non con la preghiera e il
digiuno» ( Mt 17,21).

[2] Cfr Lettera al Popolo di Dio
pellegrino in Cile, 31 maggio 2018.

[3]Lettera al Cardinale Marc Ouellet,
Presidente della Pontificia
Commissione per l’America Latina, 19
marzo 2016.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lettera-del-santo-
padre-francesco-al-popolo-di-dio/

(22/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/lettera-del-santo-padre-francesco-al-popolo-di-dio/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-santo-padre-francesco-al-popolo-di-dio/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-santo-padre-francesco-al-popolo-di-dio/

	Lettera del Santo Padre Francesco al Popolo di Dio

