
opusdei.org

Lettera del prelato
(settembre 2016)

Mons. Javier Echevarría riflette
sulla Croce e ricorda che
accompagnare infermi e
anziani sulla strada del dolore è
un'opera di misericordia che
rende gloria a Dio.

05/09/2016

Carissimi: Gesù mi protegga le mie
figlie e i miei figli!

È arrivato settembre e la Chiesa,
Madre e Maestra, ci invita ad
approfondire i frutti della



redenzione. Il giorno 14, festa
dell’Esaltazione della Santa Croce, ci
ricorda che il santo legno su cui il
Signore offrì la sua vita per la
salvezza del mondo, è un trono di
trionfo e di gloria: Quando sarò
innalzato da terra, attirerò tutti a me
[1]. Nella festa successiva, memoria
di Maria ai piedi della Croce, ci viene
mostrato con forza che la Santissima
Vergine, nuova Eva, associata a
Cristo, nuovo Adamo, collaborò
eccelsamente alla salvezza delle
anime. Contemplando con fede la
Croce, scorgiamo come «lo strumento
di supplizio che, il Venerdì Santo,
aveva manifestato il giudizio di Dio
sul mondo, è divenuto sorgente di
vita, di perdono, di misericordia,
segno di riconciliazione e di pace» 
[2].

Queste feste liturgiche ci interrogano
anche sulla nostra risposta
quotidiana al mistero del dolore,
quando si presenta nella nostra vita.



A volte, tuttavia, noi uomini
consideriamo “successi” ciò che
soddisfa i sensi e il proprio io,
mentre riteniamo “fallimenti” le
contrarietà, ciò che non va come
avremmo desiderato, quanto
provoca sofferenza al corpo o
all’anima. Cerchiamo di superare
questa logica fuorviante, perché,
come scriveva san Josemaría, il
successo o il fallimento sono della
vita interiore. Il successo consiste
nel ricevere con serenità la Croce
di Gesù, nello stendere le braccia
aperte perché, per Gesù come per
noi, la Croce è un trono, è
l’esaltazione dell’amore; è l’apice
dell’efficacia redentrice, per
condurre le anime a Dio, per
guidarle nel nostro stile laicale:
col rapporto personale, con
l'amicizia, con il lavoro, con la
parola, con la dottrina, con la
preghiera e con la mortificazione
[3].



Osservando la fuga dalla Croce, che
purtroppo notiamo in tanti ambienti,
possiamo domandarci, con il Papa: Il
mio cammino cristiano, che ho
iniziato nel battesimo, come va? È
fermo? (…) Mi fermo davanti alle
cose che mi piacciono: la
mondanità, la vanità – tante cose,
no? – o vado sempre avanti,
facendo concrete le beatitudini e le
opere di misericordia? (…) La via
di Gesù è tanto piena di
consolazioni, di gloria e anche di
croce, ma sempre con pace
nell’anima[4].

Tra le opere di misericordia che
stiamo cercando di praticare con più
impegno durante questo Anno
giubilare, ve n’è una che è al tempo
stesso corporale e spirituale. Mi
riferisco alla cura dei malati e degli
anziani: non si esaurisce nel
sovvenire alle necessità materiali,
ma ha sempre un versante spirituale:
aiutarli anche a scoprire, nella



sofferenza o nella solitudine, una
occasione continua di unirsi a Cristo
in Croce.

Occuparsi dei malati è stata una
costante della vita terrena di Gesù:
uno dei segni della sua condizione
messianica, come afferma san
Matteo: Egli ha preso le nostre
infermità / e si è caricato delle
malattie [5]. Gli evangelisti ce lo
hanno ripetuto tante volte. Talvolta
era qualcuno a chiedere la grazia per
sé o per qualche persona cara: il
centurione di Cafarnao lo supplica
per il suo servo malato; alcuni amici
gli calano innanzi un paralitico;
Marta e Maria insistono perché
venga in fretta a Betania a restituire
la salute al loro fratello, gravemente
malato; Bartimeo lo richiama con le
sue grida, mentre Gesù passa da
Gerico, pregandolo di avere pietà e di
guarire la sua cecità… In altri
momenti è Gesù a prendere
l’iniziativa, come quando, sceso dalla



barca, egli vide una grande folla, sentì
compassione per loro e guarì i loro
malati [6]; o quando trovò un
paralitico accanto alla Piscina
Probatica e gli chiese: Vuoi guarire?
[7]; oppure, quando ridiede vita al
figlio della vedova di Nain [8].

Spesso la folla portava con sé parenti
o amici malati fin dove si trovava il
Maestro. San Matteo ci racconta che
Gesù giunse presso il mare di Galilea
e, salito sul monte, lì si fermò. Attorno
a lui si radunò molta folla, recando
con sé zoppi, storpi, ciechi, sordi e
molti altri malati; li deposero ai suoi
piedi, ed egli li guarì, tanto che la folla
era piena di stupore nel vedere i muti
che parlavano, gli storpi guariti, gli
zoppi che camminavano e i ciechi che
vedevano. E lodava il Dio di Israele[9].

I miracoli del Signore non
pretendevano, logicamente, di
guarire solo le malattie del corpo ma
anche di infondere la grazia nelle



anime, come dimostra la guarigione
del cieco dalla nascita. Alla domanda
dei discepoli che pensavano – in
accordo con l’opinione del tempo –
che la cecità di quell’uomo fosse la
conseguenza dei peccati, Gesù
rispose: Né lui ha peccato né i suoi
genitori, ma è perché in lui siano
manifestate le opere di Dio [10].

Il libro degli Atti, in diverse
occasioni, traccia per noi un quadro
dell’azione della Chiesa primitiva.
Scrive san Luca: Molti segni e prodigi
avvenivano fra il popolo per opera
degli apostoli (…), tanto che
portavano gli ammalati persino nelle
piazze, ponendoli su lettucci e barelle,
perché quando Pietro passava,
almeno la sua ombra coprisse
qualcuno di loro [11].

Il dolore e la malattia possono
avvicinare a Dio, se li si accoglie con
spirito soprannaturale. Ma possono
anche allontanarcene, se portano



alla ribellione. Nostro Padre aveva
ben sperimentato, sia nella propria
vita, sia nella storia dell’Opera,
l’efficacia del dolore fisico o morale
unito alla Croce del Signore. Con
gratitudine a Dio e a innumerevoli
persone che accoglievano le sue
richieste, diceva che sin dall’inizio
abbiamo contato sulla preghiera
di molti malati, che offrivano le
loro sofferenze per l’Opus Dei [12].
Anche oggi, l'attività apostolica trova
una solida base nella generosità di
persone malate che cercano di
trasformare la loro sofferenza in
preghiera per la Chiesa, per il Papa,
per le anime.

Dobbiamo aiutare tutti gli ammalati
con attenzione e gratitudine: con
affetto, con la cura materiale e
spirituale. Supplichiamo Dio di
concedere loro la salute, se è un bene
per la loro anima; altrimenti, perché
sappiano affrontare con gioia la
malattia, gli acciacchi della vecchiaia,



qualsiasi tipo di pena patiscano; ma
sempre con la gioia soprannaturale
di chi sta collaborando
all’applicazione dei meriti redentori
di Cristo.

In Croce, quindi, con fedeltà. In
Croce, con gioia; il Signore non
potrebbe gradire una dedizione
senza gioia: hilarem enim datorem
diligit Deus (2 Cor9, 7), Dio ama chi
dona con gioia. Sulla Croce, in
sereno riposo: perché noi non
abbiamo paura della vita e non
abbiamo paura della morte; non
temiamo neppure Dio, che è nostro
Padre [13]. Nello stesso tempo, con il
profondo senso di umanità che lo
caratterizzava, il nostro fondatore
ripeté: Quando il dolore fisico può
essere tolto, lo si toglie. Ci sono già
abbastanza sofferenze nella vita!
E quando non lo si può togliere, lo
si offre [14].



Per comprendere questo
atteggiamento così cristiano,
dobbiamo inquadrare le cose con lo
sguardo del Buon Pastore. 
Solamente a partire dalla
connaturalità affettiva che l’amore
dà possiamo apprezzare la vita
teologale presente nella pietà dei
popoli cristiani (…). Penso alla fede
salda di quelle madri ai piedi del
letto del figlio malato che si
afferrano ad un rosario anche se
non sanno imbastire le frasi del
Credo; o a tanta carica di speranza
diffusa con una candela che si
accende in un’umile dimora per
chiedere aiuto a Maria, o in quegli
sguardi di amore profondo a Cristo
crocifisso [15].

Quando siamo malati, o in qualsiasi
modo sofferenti, bisogna farlo
presente a chi ci sta accanto, andare
dal medico e accettare le sue
indicazioni, per porre quanto prima i
rimedi opportuni. Così si evita la 



psicosi da malato. Quante volte ho
sentito dire da san Josemaría che,
come nessuno è santo in questo
mondo, così non c'è chi sia sempre
sano! Tutti possiamo ammalarci,
anche gravemente, e proprio questo
deve spingerci ad abbandonarci
fiduciosamente nel Signore e in chi
può esserci di sostegno.

Figlie e figli miei, facciamo nostre
con gratitudine queste
raccomandazioni del nostro santo
fondatore, perché fare le opere di
Dio non è una bella frase: significa
corrispondere all’invito di
spendere la propria vita per
Amore. Bisogna morire a se stessi
per rinascere a vita nuova. Tale è
l’obbedienza di Gesù, usque ad
mortem, mortem autem crucis:
propter quod et Deus exaltavit
illum (Fil, 2, 8), e per questo Dio lo
esaltò. Quando si obbedisce alla
volontà di Dio, la Croce è
Risurrezione, esaltazione. È così



che si compie in noi, momento per
momento, la vita di Cristo; è così
che potremo dire serenamente di
aver vissuto cercando di essere
buoni Figli di Dio, di essere passati
per questa terra facendo il bene,
nonostante tutta la nostra miseria
e gli errori personali, per quanto
numerosi [16].

Non dimentichiamo di rivolgere il
nostro sguardo all’esempio del
carissimo beato Álvaro che seppe
amare con gioia la salute e la
malattia. Nel ricordarlo il giorno 15,
anniversario della sua nomina come
successore di san Josemaría,
diciamogli che ci sostenga, tutte e
tutti.

So che avete pregato per le vittime
del terremoto in Italia e per quelle
causate da tante altre calamità:
facciamo crescere questa fraternità
universale.



Fra tre giorni, in questo santuario
mariano di Torreciudad, conferirò
l’ordinazione sacerdotale a sei
diaconi, Aggregati della Prelatura.
Pregate per loro e per i sacerdoti del
mondo intero, per il Papa e per i
vescovi, perché lo Spirito Santo ci
ricolmi tutti dei suoi doni e ci renda
santi. Lo stesso giorno 4, ci uniremo
alla gioia della Chiesa per la
canonizzazione della beata Teresa di
Calcutta, che tanto apprezzò l’Opera.

Con tutto il suo affetto, vi benedice

vostro Padre

Javier

Torreciudad, 1° settembre 2016.

©Praelatura Sanctae Crucis et Operis
Dei



[1] Gv 12, 32.

[2] BENEDETTO XVI, Omelia, 14-
IX-2008.

[3] SAN JOSEMARÍA, Lettera 31-
V-1954, n. 30.

[4] PAPA FRANCESCO, Omelia a Santa
Marta, 3-V-2016.

[5] Mt 8, 17; cfr. Is 53, 4.

[6] Mt 14, 14.

[7] Gv 5,- 6.

[8] Cfr. Lc 7, 11-15.

[9] Mt 15, 29-31.

[10] Gv 9, 3.

[11] At 5, 12-15.

[12] SAN JOSEMARÍA, Note di un
incontro informale senza data (AGP,
P01, XII-1981, p. 9).



[13] SAN JOSEMARÍA, Lettera 31-
V-1954, n. 30.

[14] SAN JOSEMARÍA, Note di un
incontro informale, 1-I-1969.

[15] PAPA FRANCESCO, Esort. apost. 
Evangelii gaudium, 24-XI-2013, n. 125.

[16] SAN JOSEMARÍA, È Gesù che
passa, n. 21.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-
settembre-2016/ (25/12/2025)

https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-settembre-2016/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-settembre-2016/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-settembre-2016/

	Lettera del prelato (settembre 2016)

