
opusdei.org

Lettera del prelato
(ottobre 2011)

Nel nuovo anniversario della
fondazione dell'Opera, il prelato
riflette sui sentimenti di
adorazione e gratitudine che
riempirono l'anima di san
Josemaría, il 2 ottobre 1928.

24/10/2011

Carissimi: Gesù mi protegga le mie
figlie e i miei figli!

Domani celebreremo un nuovo
anniversario del momento in cui la
luce di Dio si rese chiara, come il sole



allo zenit, nell’anima del nostro
fondatore. Domine, ut videam! , 
Domina, ut sit , aveva
insistentemente supplicato nella sua
adolescenza. La risposta del Signore,
per intercessione della Santissima
Vergine, gli giunse il 2 ottobre 1928.
Vi invito a rivivere la scena, così
come san Josemaría la lasciò alla
memoria dei suoi appunti spirituali,
per cercare di trarre insegnamenti
applicabili alla nostra vita
quotidiana. Vi invito anche a rendere
quotidianamente grazie alla
Santissima Trinità per aver voluto
l’Opus Dei.

San Josemaría – questo lo sappiamo
bene tutti – stava trascorrendo alcuni
giorni di ritiro spirituale. La mattina
del terzo giorno, dopo aver celebrato
la Santa Messa, prolungava la sua
preghiera rivedendo le note che
aveva scritto nei mesi e anni
precedenti: luci che il Signore era
andato elargendogli in vista di



quanto gli avrebbe chiesto. Fino a
quel momento, nella sua mente
c’erano solo idee frammentarie su
quanto il Signore attendeva dalla sua
vita, riflessi di luce che non sapeva
interpretare con precisione. Nel suo
cuore nutriva una disponibilità
assoluta a compiere la volontà
divina, senza ancora conoscerla.
D’improvviso, quelle luci
frammentate, quelle parziali visioni
del volere di Dio si rivelarono in
pienezza. Ricevetti l’illuminazione
su tutta l’Opera, mentre leggevo
quelle carte. Commosso mi
inginocchiai – ero solo nella mia
camera, fra una meditazione e
l’altra – resi grazie al Signore, e
ricordo con emozione il suono
delle campane della parrocchia di
Nostra Signora degli Angeli [1] .

La prima reazione di san Josemaría
fu, come si deduce da questo testo
autobiografico, una profonda
commozione di tutto il suo essere,



con una manifestazione esterna ben
concreta: cadde in ginocchio, in
adorazione dinanzi al disegno divino,
perché – come dice Benedetto XVI – 
la preghiera ha una delle sue
tipiche espressioni nel gesto di
mettersi in ginocchio [2] . Con
questo atteggiamento, la creatura
riconosce il suo bisogno assoluto di
Dio, senza il quale non è nulla e non
può nulla. In questa esperienza, la
persona toccata dalla grazia di Dio 
rivolge tutta se stessa verso
l’Essere di fronte al quale sta,
orienta la propria anima a quel
Mistero da cui si attende il
compimento dei suoi desideri più
profondi e l’aiuto per superare
l’indigenza della propria vita [3] .

Questo atto di sottomessa
accettazione, con cui san Josemaría
cominciò il suo cammino nell’Opus
Dei, era impregnato di umiltà.
Quante volte, ricordando quei
momenti, mostrò la sua profonda



convinzione che il Signore si servì di
lui come di uno strumento
sproporzionato, perché fosse chiaro
che l’Opera veniva da Dio e non era
frutto dell’ingegno umano! È come
se una persona avesse preso la
gamba di un tavolo e avesse
scritto – in bella grafia – una
preziosa miniatura [4] , diceva una
volta. Ricordando quell’intervento
divino nella sua anima, commentava:
Gesù non mi ha chiesto il permesso
di mettersi nella mia vita. Venne e
si fermò: tu adesso mi fai questo e
quest’altro, e io… come un
asinello. È Signore di tutte le
creature. Avete il diritto di
mettervi nelle anime di tutti, per
aiutarli a essere migliori,
rispettando la libertà di ciascuno.
Magari qualche volta non vi
riceveranno bene, ma in altre
occasioni saranno loro a cercarvi.
Questo è chiaro: non solo è un
diritto del cristiano, ma è un
dovere: andate dunque e fate



discepoli tutti i popoli ( Mt 28, 19)
[5] .

Non vi sarebbe niente di strano se
noi, discepoli di Gesù, considerando
la grandezza del compito divino e la
piccolezza delle nostre forze, talvolta
ci domandassimo: com’è possibile
che Dio mi abbia scelto per
realizzare tutto questo lavoro? Come
è possibile che mi abbia rivolto la sua
chiamata, se sono così poca cosa, se
manco di virtù e di strumenti? In
questi momenti, san Josemaría
consigliava di aprire il Vangelo di san
Giovanni e meditare quel versetto
in cui è narrata la guarigione del
cieco dalla nascita. Osservate
come Gesù formi del fango, con
polvere della terra e saliva, e
applichi questa poltiglia agli occhi
del cieco per dargli la luce (cfr. Gv 
9. 6). Il Signore usa come collirio
un po’ di fango [6] . Aggiungeva poi,
dirigendosi alle sue figlie e ai suoi
figli nell’Opus Dei, con parole che



possono essere perfettamente
applicate a tutti i cristiani: Con la
conoscenza della nostra
debolezza, del nostro nulla, ma
con la grazia del Signore e con la
buona volontà, siamo medicina,
per dare luce: siamo –
sperimentando la nostra pochezza
umana – fortezza divina per gli
altri[ 7] .

Specialmente nella Messa e nei tempi
dedicati alla preghiera, mettendoci di
fronte a Dio senza nascondere la
nostra miseria, ma anche con la
convinzione di essere figli suoi
amatissimi, il fango della nostra
debolezza personale si converte in
medicina per la salute di tante
persone. Posti in questa fornace
ardente di carità, che è il Cuore di
Cristo, la nostra anima si va
identificando sempre più con Gesù,
per azione dello Spirito Santo. La
preghiera, che è apertura ed
elevazione del cuore a Dio, diviene



così rapporto personale con Lui. E
anche se l’uomo dimentica il suo
Creatore, il Dio vivo e vero non
cessa di chiamare per primo
l’uomo al misterioso incontro della
preghiera [8] . Siamo puntuali nelle
nostre mezze ore di orazione per
parlare a tu per tu con il nostro Dio?
Con quale sforzo cerchiamo di non
perdere neppure un minuto di questi
momenti?

In questi ultimi mesi ho ricordato
l’importanza di curare i tempi
quotidiani di meditazione. Non mi
stancherò di insistervi perché,
seguendo l’insegnamento di san
Josemaría, ben ancorato alla
tradizione della Chiesa, sono
convinto, come lo siete tutti voi, che è
questa l’unica arma di cui noi
cristiani disponiamo per vincere le
grandi e piccole battaglie che, per la
gloria di Dio, affrontiamo durante le
nostre giornate.



Benedetto XVI espone ampiamente
questo aspetto in una delle catechesi
sulla preghiera che sta svolgendo
nelle udienze generali. Considerando
il misterioso episodio della lotta
notturna del patriarca Giacobbe con
uno sconosciuto, prima di
attraversare il guado che l’avrebbe
condotto all’incontro con suo fratello
Esaú [9] , il Papa ricorda – con parole
del Catechismo della Chiesa Cattolica
– che «la tradizione spirituale della
Chiesa ha visto in questo racconto il
simbolo della preghiera come
combattimento della fede e vittoria
della perseveranza» [10] . E
commenta: Il testo biblico ci parla
della lunga notte della ricerca di
Dio, della lotta per conoscerne il
nome e vedere il volto; è la notte
della preghiera che con tenacia e
perseveranza chiede a Dio la
benedizione e un nome nuovo, una
nuova realtà frutto di conversione
e di perdono [11] .



Perdonatemi se insisto:
perseveriamo nel combattimento
dell’orazione, senza tralasciare o
togliere nulla, per alcun motivo, a
questi momenti di dialogo con nostro
Padre Dio; parliamo con Gesù, nostro
Fratello maggiore, che ci insegna a
rivolgerci al suo Padre celeste;
lasciamoci permeare dal Paraclito,
che desidera infiammare i nostri
cuori nell’amore di Dio. Affidiamoci
all’intercessione della Vergine
Santissima, Madre di Dio e Madre
nostra, che è Maestra di orazione; e
ricorriamo a san Giuseppe, agli
angeli e ai santi, specialmente a san
Josemaría, che con la sua dottrina e il
suo esempio ci ha mostrato come
essere contemplativi in mezzo al
mondo.

Torniamo alle parole con cui san
Josemaría descriveva quel che
accadde nella sua anima il 2 ottobre
1928. Dopo aver annotato di essere
caduto in ginocchio, adorando Dio



dinanzi al disegno divino che in quel
momento gli si mostrava
apertamente, aggiunge che la sua
anima si colmò di un profondo
sentimento di gratitudine: Resi
grazie al Signore, e ricordo con
emozione il suono delle campane
della parrocchia di Nostra
Signora degli Angeli [12] .

Per chi è cosciente che ogni bene è a
lui donato da Dio, e che di per se
stesso non possiede nulla di buono,
la gratitudine è l’altra faccia della
medaglia dell’adorazione:
compongono inseparabilmente le
due parti della medesima moneta.
Per questo san Josemaría volle che la
festa del 2 ottobre, così come quella
del 14 febbraio – anniversario di altri
decisivi interventi del Signore nella
storia dell’Opera – fossero, nell’Opus
Dei, giorni di un profondo e costante
atto di ringraziamento. Sapete come
ringraziava? Con molti atti di
riparazione.



Eleviamo dunque il nostro cuore al
Signore, colmi di gratitudine. Anche
il 6 ottobre è un giorno assai
opportuno per manifestare questi
sentimenti, per l’anniversario della
canonizzazione di san Josemaría. Il 6
ottobre ci ricorda che è possibile
raggiungere la vera santità, come
nostro Padre, che percorse
fedelmente, un giorno dopo l’altro,
questo sentiero che si fa strada nelle
circostanze normali della vita
quotidiana.

Certamente, tale impegno richiede
una lotta costante contro tutto ciò
che possa allontanarci dall’amore di
Dio; una lotta che recupera vigore e
forza nei momenti dedicati al dialogo
personale col Signore. La lotta
notturna di Giacobbe diventa così
per il credente un punto di
riferimento per capire la relazione
con Dio (…). La preghiera richiede
fiducia, vicinanza, quasi in un
corpo a corpo simbolico non con



un Dio nemico, avversario, ma con
un Signore benedicente che
rimane sempre misterioso (…). Per
questo l’autore sacro utilizza il
simbolo della lotta, che implica
forza d’animo, perseveranza,
tenacia nel raggiungere ciò che si
desidera. E se l’oggetto del
desiderio è il rapporto con Dio, la
sua benedizione e il suo amore,
allora la lotta non potrà che
culminare nel dono di se stessi a
Dio, nel riconoscere la propria
debolezza, che vince proprio
quando giunge a consegnarsi nelle
mani misericordiose di Dio [13] .

Nel preciso istante in cui san
Josemaría vedeva l’Opera, il 2 ottobre
1928, udiva l’eco delle campane della
chiesa di Nostra Signora degli Angeli,
che suonavano a distesa in onore
della loro patrona. Non hanno mai
cessato di suonare nelle mie
orecchie [14] , ricordò molte volte
nostro Padre. E quasi al termine



della sua vita, con una delle lettere
che definì “scampanate”, ci esortava
a mantenerci in una veglia d’amore
di Dio: Vorrei che questa
scampanata mettesse nei vostri
cuori, per sempre, la medesima
gioia e la medesima veglia dello
spirito che lasciarono nella mia
anima – è già passato quasi mezzo
secolo – le campane di Nostra
Signora degli Angeli [15] .

Durante il mese di agosto sono
dovuto tornare a Pamplona per
terminare i controlli medici interrotti
per il viaggio in Africa; il giorno 23
ho fatto una “scappata” a
Torreciudad. Lì è custodita l’unica
campana della chiesa di Nostra
Signora degli Angeli, che si salvò
dalla distruzione. Ho cercato di stare
all’interno del santuario più tempo
possibile, e ho fatto l’orazione del
pomeriggio nella cappella di Cristo
Santo. Portandovi tutte e tutti con
me, ho chiesto al Signore, come ci



consigliava san Josemaría, che
sapessimo guardare la sua dedizione
totale per migliorare la nostra.
Siatene certi, ma davvero certi: lo
possiamo!

La Santissima Vergine è stata
presente in tutti i momenti forti del
cammino dell’Opus Dei; è dunque
logico che i nostri atti di
ringraziamento giungano a Dio
tramite Lei. Ricorriamo alla sua
intercessione in ogni momento, ma
specialmente nelle feste a Lei
dedicate. In questo mese ve ne sono
alcune: Nostra Signora del Rosario, il
prossimo 7 ottobre; il giorno 12, la
Madonna del Pilar, per la quale il
nostro fondatore nutriva molta
devozione sin da piccolo e a cui si
rivolse quotidianamente mentre si
preparava al sacerdozio, chiedendole
– Domina, ut sit! , Signora, che sia! –
la realizzazione di quanto presagiva
nella sua anima. Non
dimentichiamoci poi che l’11 ottobre



1943 – allora festa mariana, poiché in
quel giorno si commemorava la
Divina Maternità di Maria – l’Opera
ricevette la prima approvazione
scritta della Santa Sede.

Ricordando il beato Giovanni Paolo II
– quest’anno potremo celebrare la
sua memoria liturgica, il 22 ottobre –
diciamo a Santa Maria, pieni di
fiducia: Totus tuus , voglio essere
tutto tuo, come lo fu questo santo
Pontefice, come lo fu il nostro
amatissimo Padre. Possiamo
approfittare di questa
commemorazione per chiedere
l’intercessione di Giovanni Paolo II in
favore della Chiesa e dell’Opus Dei,
per pregare per il Papa. Ponete sotto
la sua intercessione anche le mie
intenzioni.

Con tutto l’affetto, vi benedice

vostro Padre

+ Javier



Roma, 1° ottobre 2011.

[1] SAN JOSEMARÍA, Appunti intimi ,
n. 306 (2-X-1931), in A. VÁZQUEZ DE
PRADA, “Il Fondatore dell’Opus Dei”,
vol. I, p. 310.

[2] BENEDETTO XVI, Discorso
durante l’udienza generale, 11-
V-2011.

[3] Ibid. [4] SAN JOSEMARÍA, Note
raccolte durante un incontro
informale, 31-XII-1973.

[5] SAN JOSEMARÍA, Note raccolte
durante un incontro informale, 18-
V-1970.

[6] SAN JOSEMARÍA, Lettera 29-
IX-1957 , n. 16.

[7] Ibid. [8] BENEDETTO XVI,
Discorso durante l’udienza generale,
11-V-2011.

[9] Cfr. Gen 32, 22-32.



[10] Catechismo della Chiesa
Cattolica , n. 2573.

[11] BENEDETTO XVI, Discorso
durante l’udienza generale, 25-
V-2011.

[12] SAN JOSEMARÍA, Appunti intimi ,
n. 306 (2-X-1931), in A. VÁZQUEZ DE
PRADA, “Il Fondatore dell’Opus Dei”,
vol. I, p. 310.

[13] BENEDETTO XVI, Discorso
durante l’udienza generale, 25-
V-2011.

[14] SAN JOSEMARÍA, Istruzione , 19-
III-1934, nota 9.

[15] SAN JOSEMARÍA, Lettera 14-
II-1974 , n. 1.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-ottobre-2011/


opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-
ottobre-2011/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-ottobre-2011/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-ottobre-2011/

	Lettera del prelato (ottobre 2011)

