
opusdei.org

Lettera del prelato
(novembre 2011)

Presentare la fede agli altri,
specialmente con la propria
vita, è un "lieto dovere" per tutti
i cristiani, afferma mons. Javier
Echevarría nella sua lettera di
novembre.

01/12/2011

Carissimi: Gesù mi protegga le mie
figlie e i miei figli!

Durante il mese di novembre, la
Chiesa ci invita a innalzare lo
sguardo ben al di là dell’orizzonte



terreno. La solennità di Tutti i Santi,
che oggi celebriamo, e, domani, la
commemorazione dei fedeli defunti,
ci parlano del fatto che Dio ci ha
creato per servirlo e lodarlo sulla
terra, per poi godere eternamente di
Lui in Cielo. La vita terrena, per
lunga che sia, rimane pur sempre un
piccolissimo istante se paragonata
all’eternità. Ci dice uno dei Salmi: 
L’uomo: come l’erba sono i suoi
giorni! / Come un fiore di campo, così
egli fiorisce. / Se un vento lo investe,
non è più, / né più lo riconosce la sua
dimora. / Ma l’amore del Signore è da
sempre, / per sempre su coloro che lo
temono [1] . Molte volte ho udito
nostro Padre commentare queste
parole, che poi coronava con la
giaculatoria vultum tuum, Domine,
requiram! [2] .

Ciò che davvero è definitivo, quel che
davvero vale la pena cercare, è
giungere alla casa del Padre, dove
Gesù Cristo è andato a prepararci un



posto [3] . Lo sanno bene le anime
beate che già godono della sua
visione beatifica in Cielo; così come
anelano a raggiungerle quelle che
stanno purificandosi in Purgatorio,
prima di essere ammesse alla gloria.

Queste ricorrenze liturgiche, come
tutto il mese di novembre, sono una
buona occasione per fare un esame
di coscienza più profondo,
ravvivando il forte desiderio di Dio e
rettificando quel che c’è da
rettificare. Quale vantaggio avrà un
uomo se guadagnerà il mondo intero,
ma perderà la propria vita? O cosa un
uomo potrà dare in cambio della
propria vita? [4] . Queste domande di
nostro Signore dovrebbero essere
molto presenti nella nostra giornata
e illuminare tutto il nostro agire.
Perché, che giova all’uomo tutto
quello che popola la terra, la
soddisfazione di tutte le ambizioni
dell’intelligenza e della volontà?
Che valgono tutte insieme, se tutto



finisce, se tutto crolla, se le
ricchezze di questo mondo non
sono che finzione, apparato
scenico; se poi c’è l’eternità per
sempre, per sempre, per sempre?
(…). Gli uomini mentono quando
dicono “per sempre” nelle cose
temporali. È vero, di una verità
totale, soltanto il “per sempre”
rivolto a Dio; e tu devi vivere così,
con una fede che ti aiuti a sentire
sapore di miele, dolcezza di cielo,
al pensiero dell’eternità che
veramente è per sempre [5] .

Uno sguardo sul mondo ci spinge a
considerare con dolore come siano
molti – uomini e donne, giovani e
anziani – coloro che percorrono le
vie della terra senza neppure
considerare il loro destino eterno.
Altre inquietudini e altri bisogni
occupano quasi interamente il loro
orizzonte esistenziale; e, talvolta
senza propria colpa, non riconoscono
la dignità cui Dio li chiama, la gioia



senza fine cui sono convocati. Tu e
io, ogni cristiano cosciente della
grandezza della propria vocazione,
non possiamo restare indifferenti
dinanzi alla sorte di queste
moltitudini che non conoscono Dio o
lo mettono tra parentesi. Dinanzi a
questa realtà non c’è posto per i
pessimismi. Dobbiamo chiedere al
Signore che ci colmi del suo zelo e
che ci renda coscienti che, con la
preghiera e la mortificazione,
possiamo giungere fino all’ultimo
angolo del pianeta. Amiamo
l’umanità intera? Come reagiamo
dinanzi alle notizie che ci giungono
da Paesi lontani?

Nella Lettera apostolica pubblicata
pochi giorni fa, convocando un anno
della fede che avrà inizio tra circa un
anno, Benedetto XVI riafferma
questa fondamentale responsabilità
dei fedeli cattolici. Non possiamo
accettare che il sale diventi
insipido e la luce sia tenuta



nascosta (cfr. Mt 5, 13-16). Anche
l’uomo di oggi può sentire di nuovo
il bisogno di recarsi come la
samaritana al pozzo per ascoltare
Gesù, che invita a credere in Lui e
ad attingere alla sua sorgente,
zampillante di acqua viva (cfr. Gv
4, 14) [6] . Il pensiero della
Comunione dei santi, tanto vivo nelle
prossime settimane, ci spingerà a
chiedere alla terza Persona della
Santissima Trinità di accrescere in
ciascuno di noi il desiderio di
avvicinargli molte anime. Ure igne
Sancti Spiritus! , acclamiamo con
l’invocazione che tanto commuoveva
nostro Padre. Incendiaci, Signore,
con il fuoco dello Spirito Santo! Che
la tua azione nella nostra anima –
luce nell’intelligenza, decisioni
operative nella volontà, fortezza nel
cuore – ci spinga a un apostolato
costante, approfittando di tutte le
occasioni – e sapendo crearne di
nuove – per aiutare le persone con
cui ci troviamo ad avvicinarsi a Dio.



Dobbiamo quotidianamente
impegnarci nel lavoro apostolico con
rinnovato ardore. Dobbiamo
ritrovare il gusto – prosegue il Papa
– di nutrirci della Parola di Dio,
trasmessa dalla Chiesa in modo
fedele, e del Pane di vita, offerti a
sostegno di quanti sono suoi
discepoli (cfr. Gv 6, 51).
L’insegnamento di Gesù, infatti,
risuona ancora ai nostri giorni con
la stessa forza: “Datevi da fare non
per il cibo che non dura, ma per il
cibo che rimane per la vita
eterna” ( Gv 6, 27). L’interrogativo
posto da quanti lo ascoltavano è lo
stesso anche per noi oggi: “Che
cosa dobbiamo compiere per fare
le opere di Dio?” ( Gv 6, 28).
Conosciamo la risposta di Gesù:
“Questa è l’opera di Dio: che
crediate in colui che egli ha
mandato” ( Gv 6, 29). Credere in
Gesù Cristo, dunque, è la via per
poter giungere in modo definitivo
alla salvezza [7] .



Poniamo la nostra attenzione, come
sempre, sull’amabilissima figura del
Redentore. È necessario credere in
Lui, nostro Dio e Salvatore, che vuole
condurci alla gloria di Dio Padre con
l’assistenza dello Spirito Santo. Lo
desidera tanto intensamente, che una
volta disse ai suoi discepoli: Ignem
veni mittere in terram, et quid volo
nisi ut accendatur! [8] ; sono venuto a
gettare fuoco sulla terra, e quanto
vorrei che fosse già acceso!

Queste parole scossero l’anima di san
Josemaría sin da molto giovane: Per
anni mi infiammava d’amore di
Dio la considerazione del forte
desiderio di Gesù di incendiare il
mondo con il suo fuoco. Non
potevo contenere in me quel
fervore che si faceva
impetuosamente strada nella mia
anima e che, manifestandosi nelle
medesime parole del Maestro,
usciva a grida dalla mia bocca:
Ignem veni mittere in terram, et



quid volo nisi ut accendatur?...
Ecce ego quia vocasti me ( Lc 12,
49; 1 Sam 3, 8); sono venuto a
gettare fuoco sulla terra, e quanto
vorrei che fosse già acceso!... Mi
hai chiamato, eccomi! [9] . E
aggiungeva che, per la sua anima,
queste parole erano uno stimolo:
che lo siano anche per voi; non
accontentatevi mai; riconoscetevi
portatori del fuoco divino, della
luce divina, del calore del cielo,
dell’amore di Dio, in tutti gli
ambienti della terra [10] .

Chiediamo al Paraclito di incendiare
i nostri cuori: che ci faccia
sperimentare, con Cristo, lo zelo per
la salvezza di tutti. Quell’ ignem
veni mittere in terram! , sono
venuto a gettare fuoco sulla terra,
deve bruciarci l’anima. E
dobbiamo essere decisi,
assolutamente decisi, a dire al
Signore: Ecce ego quia vocasti me! 
(1 Sam 3, 8), eccomi!, perché mi hai



chiamato a essere cristiano. Padre
di famiglia? Padre di famiglia.
Figlio di famiglia? Figlio di
famiglia. Madre di famiglia?
Madre di famiglia. Però
incendiando tutto quel che
tocchiate. Se non attizzate il fuoco
a quanto vi circonda, voi stessi
brucerete stupidamente, per
lasciare delle povere ceneri
anziché una brace di luce e calore
[11] .

L’apostolato, lieto dovere del
cristiano, ci spinge a continuare la
missione di Cristo che porta a
compimento la Chiesa, ciascuno dalla
sua collocazione nel Corpo mistico. Il
buon esempio, sempre
fondamentale, oggi ricopre
un’importanza tutta particolare.
Possono esserci persone lontane da
Dio, o dalla pratica religiosa, che non
sopportano un dialogo dal contenuto
soprannaturale o più semplicemente
spirituale. Ma la testimonianza di



una condotta retta – nella vita
personale, familiare, professionale,
sociale – mai passa inavvertita.
Queste donne e questi uomini,
magari senza riconoscerlo
apertamente, spesso si domandano,
nel loro cuore, le ragioni di questa
condotta; e così cominciano ad
aprirsi alla luce del Signore. Con la
loro stessa esistenza nel mondo –
scrive il Papa – i cristiani sono
infatti chiamati a far risplendere
la Parola di verità che il Signore
Gesù ci ha lasciato [12] . In questo
senso, come suggerisce Benedetto
XVI, lo studio o il ripasso del 
Catechismo della Chiesa Cattolica
acquisisce un’importanza
fondamentale: per conoscere meglio
la fede e le sue conseguenze e per
comunicarle poi ad altri. Non
cessiamo di fare riferimento a questa
fonte, e di raccomandarla alle
persone che frequentiamo.



La fede non si ferma alla conoscenza
delle verità contenute nel deposito
della rivelazione, ma richiede, per il
suo proprio dinamismo, di
manifestarsi esteriormente. Come
insegna san Paolo, la fede per
caritatem operatur [13] , agisce per
mezzo della carità; e la carità si
traduce in fatti concreti di servizio
agli altri, di attenzione, di interesse
per le loro cose, cominciando dai più
vicini. La sua prima manifestazione
consiste nel desiderare quel che Dio
desidera: Che tutti gli uomini siano
salvati e giungano alla conoscenza
della verità [14] . In una parola,
comunicare la fede ricevuta. Questo
è l’obiettivo indicato dal Papa nella
sua recente lettera apostolica, perché
capita ormai non di rado che i
cristiani si diano maggior
preoccupazione per le
conseguenze sociali, culturali e
politiche del loro impegno,
continuando a pensare alla fede
come un presupposto ovvio del



vivere comune. In effetti, questo
presupposto non solo non è più
tale, ma spesso viene perfino
negato. Mentre nel passato era
possibile riconoscere un tessuto
culturale unitario, largamente
accolto nel suo richiamo ai
contenuti della fede e ai valori da
essa ispirati, oggi non sembra più
essere così in grandi settori della
società [15] .

Durante tutta la sua vita, san
Josemaría predicò la necessità di
permeare con la fede i pensieri, le
parole e le azioni. Insisteva che,
incontrando altre persone,
dovremmo subito domandarci come
aiutarle ad avvicinarsi a Dio. Era
solito proporre un paragone: Vi
rendete conto di come vi sia in
tutti gli uomini – anche in te e in
me – come un pregiudizio
psicologico, una sorta di psicosi
professionale? Quando un medico
vede per la strada una persona



che passa, senza rendersene conto
pensa: “Questa persona ha mal di
fegato”. Se invece lo guarda un
sarto, commenta: “Com’è vestito
male, o bene, che bel taglio!”. E il
calzolaio guarderà le scarpe… E tu
e io, figli di Dio, dediti al servizio
degli altri nel mondo, per amore
del Signore, quando contempliamo
la gente, dobbiamo pensare alle
anime: c’è qui un’anima –
dobbiamo dirci –, un’anima che
bisogna aiutare, un’anima che ha
bisogno di essere capita, un’anima
con cui dobbiamo convivere,
un’anima da salvare [16] .

È logica questa maniera di procedere
perché chi ha scoperto Cristo deve
portare altri verso di Lui. Una
grande gioia non si può tenere per
sé. Bisogna trasmetterla [17] . Così
si sono comportati i fedeli seguaci del
Signore in tutte le epoche. «Quando
scoprite che qualcosa per voi è
tornato utile», predicava san



Gregorio Magno, «cercate di attrarvi
gli altri. Dovete quindi desiderare
che altri vi accompagnino sui sentieri
del Signore. Se vi recate al foro o ai
bagni, e incontrate qualcuno che non
ha niente da fare, lo invitate ad
accompagnarvi. Applicate allo
spirituale questa consuetudine
terrena e, quando vi recate da Dio
non fatelo da soli» [18] .

Ricordiamoci che, a prescindere dal
clima di rilassatezza e relativismo,
nel cuore di tutti c’è una fame di
eternità che solo Dio può soddisfare.
Questa realtà può costituire un fermo
punto di partenza per rinnovare
quotidianamente l’anelito apostolico,
sapendo che il Signore desidera
servirsi dei cristiani, di te e di me,
come strumenti per portare altre
anime in Cielo. Malgrado ci vediamo
e siamo poca cosa, dobbiamo
bruciare del desiderio e della
realtà di portare la luce di Cristo,
l’anelito di Cristo, i dolori e la



salvezza di Cristo, a tante anime
di colleghi, di amici, di parenti, di
conoscenti, di sconosciuti – siano
quelle che siano le loro opinioni
sulle cose terrene – per dare a tutti
un bell’abbraccio fraterno. Allora
saremo un rubino acceso, e non
saremo più questo niente, questo
carbone povero e misero, per
essere voce di Dio, luce di Dio,
fuoco di Pentecoste! [19] .

Qualche giorno fa, sono stato a
Pamplona per presiedere
l’investitura di alcuni dottori honoris
causa presso l’Università di Navarra.
Poi, a Madrid, ho incontrato migliaia
di fedeli della Prelatura, cooperatori
e amici. Ho chiesto alla Santissima
Trinità di rinnovare in tutti l’anelito
apostolico, perché tutti collaborino
alla nuova evangelizzazione della
società con il loro apostolato
personale di amicizia e confidenza,
nonché promuovendo attività



formative che portino il messaggio di
Cristo in tutti gli ambienti.

Prima di terminare la lettera, vi
chiedo di pregare per i trentacinque
vostri fratelli che riceveranno
l’ordinazione diaconale il prossimo
giorno 5, a Roma. Chiedete per loro, e
per tutti i ministri della Chiesa, un
cuore alla misura del Cuore di Cristo.

Continuiamo a essere molto uniti al
Romano Pontefice e a vivere la
comunione con i Vescovi diocesani.
Ringraziamo il Signore per i frutti
spirituali che dona alla Chiesa
attraverso il lavoro apostolico dei
fedeli dell’Opera. Lo faremo
specialmente il prossimo giorno 28,
anniversario dell’erezione dell’Opus
Dei a Prelatura personale. Che la
nostra gratitudine giunga a Dio per
mano della Santissima Vergine.

Con tutto l’affetto, vi benedice

vostro Padre



+ Javier

Roma, 1° novembre 2011.

[1] Sal 103 [102] 15-17.

[2] Cfr. Sal 26 [27] 8.

[3] Cfr. Gv 14, 2-3.

[4] Mt 16, 26.

[5] SAN JOSEMARÍA, Amici di Dio , n.
200.

[6] BENEDETTO XVI, Lettera
apostolica Porta fidei , 11-X-2011, n. 3.

[7] Ibid. [8] Lc 12, 49 (Vg).

[9] SAN JOSEMARÍA, Lettera 9-I-1959 ,
n. 9.

[10] SAN JOSEMARÍA, Note raccolte
durante un incontro informale, 12-
II-1975.



[11] SAN JOSEMARÍA, Note raccolte
durante un incontro informale, 9-
II-1975.

[12] BENEDETTO XVI, Lettera
apostolica Porta fidei , 11-X-2011, n. 6.

[13] Gal 5, 6.

[14] 1 Tm 2, 4.

[15] BENEDETTO XVI, Lettera
apostolica Porta fidei , 11-X-2011, n. 2.

[16] SAN JOSEMARÍA, Note di una
meditazione, 25-II-1963.

[17] BENEDETTO XVI, Omelia, 21-
VIII-2005.

[18] SAN GREGORIO MAGNO, Omelie
sui Vangeli , 1, 6, 6 (PL 76, 1098).

[19] SAN JOSEMARÍA, Note raccolte
durante un incontro informale, 2-
VI-1974.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-
novembre-2011/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-novembre-2011/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-novembre-2011/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-novembre-2011/

	Lettera del prelato (novembre 2011)

