
opusdei.org

Lettera del prelato
(marzo 2012)

Mons. Javier Echevarría nella
lettera mensile si sofferma "su
una delle tradizionali opere di
misericordia spirituale, che san
Josemaría ci aiutò ad
apprezzare e alla quale il Santo
Padre attribuisce un rilievo
speciale: la pratica della
correzione fraterna".

24/03/2012

Carissimi: Gesù mi protegga le mie
figlie e i miei figli!



È iniziata la Quaresima, tempo
liturgico in cui commemoriamo i
quaranta giorni di preghiera e
digiuno di Gesù nel deserto, prima di
dare inizio al suo ministero pubblico.
Come il Maestro iniziò la sua
predicazione con una pressante
chiamata alla conversione – il tempo
è compiuto e il Regno di Dio è vicino;
convertitevi e credete nel Vangelo [1] –
così la Chiesa ci esorta ad
approfittare delle grandi grazie di
questo tempo liturgico forte , per fare
un deciso passo avanti nel nostro
avvicinamento a Dio.

Anche se è una necessità di tutti i
giorni, la chiamata alla conversione
risuona più impellente nelle
settimane appena iniziate. Sul
cammino che conduce alla vita
eterna, possiamo deviare un poco
dalla meta. Per questo la Chiesa,
Madre buona e saggia, ci propone la
necessità di correggere la rotta,
servendosi anche delle preghiere e



delle letture della Messa, insegnando
a ogni fedele a convertirsi giorno per
giorno in punti concreti. Se noi, figli
di Dio, ci sforziamo di trarre profitto
da questi testi, considerandoli nella
nostra meditazione, in questi
quaranta giorni che ci
condurranno alla Pasqua di
Risurrezione possiamo ritrovare
nuovo coraggio per accettare con
pazienza e con fede ogni situazione
di difficoltà, di afflizione e di
prova, nella consapevolezza che
dalle tenebre il Signore farà
sorgere il giorno nuovo [2] .

La liturgia della Quaresima ci offre
una grazia speciale che ci spinge alla
conversione del cuore, da cui
sorgeranno necessariamente le opere
buone. Rileggiamo una
considerazione di nostro Padre: La
conversione è cosa di un istante;
la santificazione è opera di tutta
la vita. Il seme divino della carità,
che Dio ha posto nelle nostre



anime, aspira a crescere, a
manifestarsi in opere e a produrre
frutti che in ogni momento
corrispondano ai desideri del
Signore. È indispensabile quindi
essere disposti a ricominciare, a
ritrovare, nelle nuove situazioni
della nostra vita, la luce e
l’impulso della prima conversione.
E questa è la ragione per cui
dobbiamo prepararci con un
approfondito esame di coscienza,
chiedendo aiuto al Signore, per
poterlo conoscere meglio e per
conoscere meglio noi stessi. Se
vogliamo convertirci di nuovo,
questa è l’unica strada [3] .
Abbiamo iniziato sin dal Mercoledì
delle Ceneri? Che cosa ci siamo
proposti? Viviamo ogni giorno la
gioia di una penitenza che ci avvicini
di più a Cristo?

Come frase simbolo del messaggio di
quest’anno, il Santo Padre ha scelto
un brano della Lettera agli Ebrei e ci



invita a meditarlo: Prestiamo
attenzione gli uni agli altri, per
stimolarci a vicenda nella carità e
nelle opere buone [4] . Nel
commentare queste parole, fa notare
che si inscrivono in un contesto più
ampio: la necessità di accogliere
Cristo mediante la pratica delle virtù
teologali. Si tratta di accostarsi al
Signore «con cuore sincero nella
pienezza della fede» (v. 22), di
mantenere salda «la professione
della nostra speranza» (v. 23)
nell’attenzione costante ad
esercitare insieme ai fratelli «la
carità e le opere buone» (v. 24). Si
afferma pure che per sostenere
questa condotta evangelica è
importante partecipare agli
incontri liturgici e di preghiera
della comunità, guardando alla
meta escatologica: la comunione
piena in Dio (v. 25) [5] .

Come in anni precedenti, Benedetto
XVI si concentra nuovamente sulle



opere di carità, che costituiscono –
con la preghiera e il digiuno – le
tipiche pratiche penitenziali della
Quaresima. In altre occasioni vi ho
incoraggiato a impegnarvi a fondo
nei momenti dedicati alla preghiera
personale e a rinnovare lo spirito di
penitenza, curando ancor più le
mortificazioni che danno sapore
all’esistenza cristiana, e aiutando il
prossimo nelle sue necessità
corporali e spirituali. Ora, oltre ad
esortarvi a vivere queste
manifestazioni dello spirito cristiano,
desidero soffermarmi su una delle
tradizionali opere di misericordia
spirituale, che san Josemaría ci aiutò
ad apprezzare e alla quale il Santo
Padre attribuisce un rilievo speciale:
la pratica della correzione fraterna,
che Gesù stesso raccomandò ai suoi
discepoli: Se tuo fratello commetterà
una colpa contro di te, va’ e
ammoniscilo fra te e lui solo; se ti
ascolterà, avrai guadagnato il tuo
fratello [6] .



Questa manifestazione di carità non
rimane un insegnamento isolato. Lo
ritroviamo spesso già nell’Antico
Testamento dove, per esempio,
leggiamo: Rimprovera il saggio ed egli
ti sarà grato. / Da’ consigli al saggio e
diventerà ancora più saggio; / istruisci
il giusto ed egli aumenterà il sapere
[7] . E poco oltre: Cammina verso la
vita chi accetta la correzione, / chi
trascura il rimprovero si smarrisce
[8] . Nel Nuovo Testamento,
seguendo la predicazione del
Maestro, viene precisata meglio
questa fine premura fraterna, che
sostiene gli altri nel cammino verso
Dio. San Paolo avverte che la si deve
praticare con spirito di dolcezza [9] ;
riconoscendo nell’altro non un
nemico, ma un fratello [10] . La
Scrittura fa anche notare che sul
momento, ogni correzione non
sembra causa di gioia, ma di tristezza;
dopo, però, arreca un frutto di pace e
di giustizia a quelli che per suo mezzo
sono stati addestrati [11] . Infine,



l’apostolo Giacomo conclude: Fratelli
miei, se uno di voi si allontana dalla
verità e un altro ve lo riconduce,
costui sappia che chi riconduce un
peccatore dalla sua via di errore lo
salverà dalla morte e coprirà una
moltitudine di peccati [12] . Non
dimentichiamo che quando san
Josemaría entrava in un Centro
dell’Opera, dopo aver chiesto se c’era
qualche malato, domandava: Siete
contenti? Si vive la correzione
fraterna?

Purtroppo, nonostante tanta
insistenza da parte del Signore, che si
è servito anche degli Apostoli, di
molti santi, di nostro Padre,
quest'opera di carità spirituale è
ignorata da parecchi cristiani. Il Papa
se ne dispiace. Desidero richiamare
– scrive – un aspetto della vita
cristiana che mi pare caduto in
oblio: la correzione fraterna in
vista della salvezza eterna. Oggi, in
generale, si è assai sensibili al



discorso della cura e della carità
per il bene fisico e materiale degli
altri, ma si tace quasi del tutto
sulla responsabilità spirituale
verso i fratelli. Non così nella
Chiesa dei primi tempi e nelle
comunità veramente mature nella
fede, in cui ci si prende a cuore
non solo la salute corporale del
fratello, ma anche quella della sua
anima per il suo destino ultimo
[13] .

Grazie a Dio, in questa porzione della
Chiesa che è la Prelatura dell’Opus
Dei – non perché ci consideriamo
migliori – si ama e si vive questa
pratica evangelica. Con una luce
speciale di Dio, che lo portava ad
approfondire alcuni insegnamenti
della Sacra Scrittura, il nostro
fondatore la praticò personalmente e
la insegnò agli altri sin dagli inizi.
Diceva che ha radici evangeliche
[14] ; e aggiungeva: è una prova di
affetto soprannaturale e di



fiducia , che, inoltre, fa assaporare
il gusto della primitiva cristianità
[15] .

San Josemaría apprezzava tanto
questa consuetudine evangelica, che
insistette sino a ottenere che la Santa
Sede – nell’approvare
definitivamente lo spirito dell’Opera
nel 1950 – accettasse che anche il
fondatore – e i suoi successori nel
governo dell’Opus Dei – potessero
beneficiare di questo mezzo di
santificazione, di cui lo Spirito Santo
si serve per migliorare le anime. Lo
raccontava ai suoi figli in tutta
semplicità: Quando presentai alla
Santa Sede i nostri Statuti, (…), lì
dove si parla della correzione
fraterna al Padre, opposero
sempre una difficoltà: come può
essere corretto chi è a capo
dell’istituzione? Non gli si può dire
nulla! Io non ero d’accordo; e
spiegavo loro: come possono
lasciare me, che sono un



pover’uomo, e coloro che verranno
dopo di me, migliori di me ma
anch’essi poveri uomini, privi di
questo strumento di santità? Nel
praticare questa Consuetudine,
profondamente cristiana, chi fa la
correzione fraterna – malgrado gli
costi e debba vincersi – e chi la
riceve – malgrado ne soffra e
debba essere umile – possiede uno
strumento di santificazione
meraviglioso, che proviene dal
Vangelo stesso. Questo
ragionamento li convinse [16] .

Il nostro fondatore lasciò ben chiaro
come fare e ricevere la correzione
fraterna. Ci parlava delle norme di
prudenza e carità da seguire
sempre, perché sia davvero uno
strumento di santità per sé e per gli
altri. Anzitutto, deve essere chiara
espressione di carità soprannaturale
e di affetto umano, di interesse per la
santità propria e altrui. San
Josemaría era cristallino: La



correzione fraterna – diceva – (…)
deve essere piena di delicatezza –
di carità! – nella forma e nella
sostanza, perché in quel momento
sei strumento di Dio [17] . Come
infatti spiega il Papa nel suo
messaggio, il rimprovero cristiano,
però, non è mai animato da spirito
di condanna o recriminazione; è
mosso sempre dall’amore e dalla
misericordia [18] .

Seguendo questo chiaro principio,
nell’Opera, prima di fare a qualcuno
una correzione fraterna, se ne
verifica l’opportunità. Oltre ad
accertarsi della rettitudine di
intenzione che porta a parlare a quel
fratello, potranno suggerirci come
compierla, tenendo presenti le
circostanze concrete di ogni singolo
caso, in modo che sia effettivamente
un aiuto per chi la riceve. Così si ha
la garanzia che questo strumento per
servire gli altri sia sempre una
limpida dimostrazione di prudenza e



di delicatezza, di rispetto per le
persone. Mi commuove il ricordo
della rettitudine di nostro Padre, in
tutti gli ambienti. Se qualcuno si
lamentava di un altro, o di qualche
comportamento, domandava
sempre: ne ha parlato con
l’interessato? Lo faccia, aggiungeva:
così lo aiuterà a cambiare, se è
necessario.

Ricordiamo a tutti i cristiani che
siamo chiamati a mettere in pratica
questa raccomandazione di Nostro
Signore; senza dimenticare, come
dice il Santo Padre nel suo
messaggio, che, di questi tempi, è
cosa quasi totalmente ignorata.
Disgraziatamente e spesso, la gente
parla male degli altri alle loro spalle,
senza avere il coraggio di parlare in
faccia, con senso soprannaturale,
delle mancanze o dei difetti che
dovrebbero correggere. Così, il vizio
della maldicenza fa strage nella
convivenza familiare e nella società.



Impegniamoci tutti a riscoprire
l’importanza della lealtà, virtù
umana fondamentale nei rapporti
personali, nella vita sociale e
professionale. In questo senso, la
correzione fraterna – praticata con le
necessarie misure di prudenza e
carità – è particolarmente necessaria.
San Josemaría, con realismo
soprannaturale, affermava che tutti 
siamo pieni di difetti, di cui
ciascuno di noi si accorge, contro i
quali cerchiamo di lottare; però ci
sono molti altri difetti che non
vediamo, (…), alcuni dei quali ci
sono indicati nella correzione
fraterna (…). E lo fanno perché ci
vogliono bene, perché il nostro il
modo di convivere è quello di una
famiglia cristiana, pieno di
affetto. Convivere con tutti: e
convivere vuol dire volersi bene,
comprendere, scusare. Però ci
sono cose che – pur scusandole –
non dobbiamo lasciar passare;
sono quelle che dobbiamo far



presenti singolarmente nella
correzione fraterna [19] .

Questa raccomandazione dalle radici
evangeliche è particolarmente
importante quando è in gioco la
fedeltà a Dio. Perciò, scrive il Papa, è
importante recuperare questa
dimensione della carità cristiana.
Non bisogna tacere di fronte al
male. Penso qui all’atteggiamento
di quei cristiani che, per rispetto
umano o per semplice comodità, si
adeguano alla mentalità comune,
piuttosto che mettere in guardia i
propri fratelli dai modi di pensare
e di agire che contraddicono la
verità e non seguono la via del
bene [20] . Certamente, aiutare gli
altri così risulta sempre difficile: Si
soffre nel riceverla, perché
umiliarsi costa, almeno all’inizio.
Ma, farla, costa sempre. Tutti lo
sanno perfettamente [21] . E
altrove, nostro Padre aggiunge: 
Costa; è più comodo non



immischiarsi; più comodo!, ma
non è soprannaturale. – E di
queste omissioni renderai conto a
Dio [22] .

Quando riceverete queste mie righe,
starò facendo il corso di ritiro
spirituale. Vi chiedo di
raccomandarne i frutti: che mi
converta al Signore una volta di più,
per servire meglio la Chiesa, l’Opera,
le mie figlie e i miei figli, e tutte le
anime; unitevi – insisto – alle mie
intenzioni. Negli stessi giorni, anche
nella Curia Romana si svolgono gli
esercizi spirituali, ai quali assiste il
Papa con i suoi più stretti
collaboratori: un'altra buona
occasione per raddoppiare la
preghiera per la sua Persona e le sue
intenzioni, che tanto spesso vi
ricordo. Raccomandatelo al Signore
in modo speciale durante il suo
prossimo viaggio pastorale in
Messico e a Cuba, dal 23 al 29 marzo,



perché i frutti apostolici siano molto
abbondanti.

Pur in modo sommario, non voglio
tralasciare di ricordarvi le feste e gli
anniversari di famiglia delle
prossime settimane. L'11 è
l’anniversario della nascita
dell’amatissimo don Álvaro, e il 23
quello del suo dies natalis , del suo
transito alla casa del Cielo. Il 19 la
solennità di san Giuseppe, patrono
della Chiesa e dell’Opera. Poi verrà
l’Annunciazione del Signore, che
quest’anno sarà celebrata
liturgicamente il 26 marzo. Il giorno
28, infine, ricorderemo un nuovo
anniversario dell’ordinazione
sacerdotale di san Josemaría. Con
l’intercessione di nostra Madre, se
vivremo queste giornate con sinceri
aneliti di miglioramento, le grazie di
conversione della Quaresima
coglieranno più facilmente il loro
obiettivo.



Vi confesso che brucio ogni giorno
dal desiderio di recarmi ovunque voi
lavoriate. E mi ricordo di quel che
diceva san Josemaría: perché allora
resta a Roma? potrebbe chiedere
qualcuno. Perché devo, concludeva.
Ma, aggiungo io, quanto era vicino a
tutte e a tutti!

Con questi desideri di profondo
rinnovamento interiore e di un
accresciuto zelo apostolico, vi
benedice

vostro Padre

+ Javier

Roma, 1° marzo 2012.

[1] MESSALE ROMANO, Prima
domenica di Quaresima, Vangelo (B),
( Mc 1, 15).

[2] BENEDETTO XVI, Discorso
durante l’udienza generale, 22-
II-2012.



[3] SAN JOSEMARÍA, È Gesù che
passa , n. 58.

[4] Eb 10, 24.

[5] BENEDETTO XVI, Messaggio per la
Quaresima 2012 , 3-XI-2011.

[6] Mt 18, 15.

[7] Pro 9, 8-9.

[8] Pro 10, 17.

[9] Gal 6, 1.

[10] Cfr. 2 Tes 3, 15.

[11] Eb 12, 11.

[12] Gc 5, 19-20. [13] BENEDETTO
XVI, Messaggio per la Quaresima
2012 , 3-XI-2011.

[14] SAN JOSEMARÍA, Forgia , n. 566.

[15] SAN JOSEMARÍA, novembre
1964.



[16] SAN JOSEMARÍA, Appunti
raccolti durante un incontro
informale, 21-XI-1958.

[17] SAN JOSEMARÍA, Forgia , n. 147.

[18] BENEDETTO XVI, Messaggio per
la Quaresima 2012 , 3-XI-2011.

[19] SAN JOSEMARÍA, Appunti
raccolti durante un incontro
informale, 30-XII-1962.

[20] BENEDETTO XVI, Messaggio per
la Quaresima 2012 , 3-XI-2011.

[21] SAN JOSEMARÍA, Forgia , n. 641.

[22] Ibid. , n. 146.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-
marzo-2012/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-marzo-2012/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-marzo-2012/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-marzo-2012/

	Lettera del prelato (marzo 2012)

