
opusdei.org

Lettera del prelato
(marzo 2011)

La vita di ogni giorno offre
molte occasioni per manifestare
a Dio i nostri desideri di
avvicinarci a Lui. La
Quaresima, evidenzia il prelato,
è un momento speciale per
impegnarsi con più amore.

31/03/2011

Carissimi: Gesù mi protegga le mie
figlie e i miei figli!

«Nulla è tanto caro a Dio e tanto
conforme al suo amore quanto la



conversione degli uomini mediante
un sincero pentimento dei peccati» 
[1] . Parole sempre attuali, ma in
modo particolare nelle prossime
settimane, perché tra otto giorni
inizierà la Quaresima. Nella liturgia
del Mercoledì delle Ceneri, con
parole di San Paolo, la Chiesa ci
esorta, con affetto e partecipazione: 
Vi esortiamo a non accogliere invano
la grazia di Dio. Egli dice infatti: Al
momento favorevole ti ho esaudito e
nel giorno della salvezza ti ho
soccorso. Ecco ora il momento
favorevole, ecco ora il giorno della
salvezza! [2] .

In una visione cristiana della vita, 
ogni momento deve dirsi
favorevole e ogni giorno deve dirsi
giorno di salvezza, ma la liturgia
della Chiesa – commenta il Santo
Padre – riferisce queste parole in
un modo del tutto particolare al
tempo della Quaresima [3] . Le
settimane che ci disponiamo a vivere



sono particolarmente adatte per
avvicinarci ancora di più al Signore,
attratti dalla sua grazia. Chiediamo
allo Spirito Santo che ci faccia
scoprire la serietà di questa chiamata
di modo che per la nostra anima
questi giorni non trascorrano, scrisse
san Josemaría, come l’acqua sui
sassi, senza lasciare traccia [4] .
Diciamo al Signore: Mi lascerò
penetrare, trasformare, mi
convertirò, mi rivolgerò di nuovo
al Signore, amandolo come Egli
vuole essere amato [5] .

Non pensiamo solo alla conversione
di un peccatore, che decide di aprirsi
alla grazia, passando dalla morte
spirituale alla Vita con la maiuscola.
Si tratta anche di cambiamenti
quotidiani che portano una donna o
un uomo cristiano ad avvicinarsi di
più a Dio, a partecipare con maggior
intensità alla vita di Cristo mediante
la frequenza ai sacramenti, a
coltivare lo spirito di preghiera, a



porsi al servizio concreto ed effettivo
del bene spirituale e materiale degli
altri. Come spiega Benedetto XVI, 
conversione è andare
controcorrente, dove la “corrente”
è lo stile di vita superficiale,
incoerente ed illusorio, che spesso
ci trascina, ci domina e ci rende
schiavi del male o comunque
prigionieri della mediocrità
morale. Con la conversione,
invece, si punta alla misura alta
della vita cristiana, ci si affida al
Vangelo vivente e personale, che è
Cristo Gesù [6] .

Nella Chiesa, il Signore ci ha donato
molte vie, molti modi di vivere le
molteplici conversioni personali, così
necessarie nell’esistenza cristiana.
Ricordiamo, con parole di san
Josemaría, che questi cambiamenti
spirituali devono effettuarsi con
perseveranza, anche molte volte
durante lo stesso giorno: 
Ricominciare? Sì!: ogni volta che



fai un atto di contrizione – e
giornalmente dovremmo farne
molti – tu ricominci, perché dai a
Dio un nuovo amore [7] . Pensiamo
frequentemente che Dio ci sta
attendendo proprio in quel
momento? Ci soffermiamo a
riflettere: cosa vuoi, Signore, da me?
Ci spinge l’anelito di avvicinarci
sempre di più a Gesù?

Tuttavia, desidero ora riferirmi ad
alcuni strumenti specifici per tornare
a incamminarsi verso l’amicizia con
la Santissima Trinità: i corsi di ritiro
spirituale, che in molti luoghi sono
più frequenti durante la Quaresima.
Ovviamente, non ci sono offerti
esclusivamente in queste settimane;
ma la liturgia di questo tempo, con la
sua urgente chiamata alla
conversione, invita molti cristiani a
partecipare ai corsi di ritiro proprio
in questo periodo. Possiamo dire lo
stesso dei ritiri mensili; sono un
importante strumento di formazione



offerto dalla Prelatura a migliaia di
persone nel mondo intero.

San Josemaría faceva osservare che
questa pratica spirituale è un
qualcosa di normale nella Chiesa sin
dai primi secoli: quando una persona
cercava di prepararsi a una missione,
o, più semplicemente, notava
l’urgenza di corrispondere con
maggior donazione alle ispirazioni
della grazia, cercava di intensificare
il dialogo con il Signore. Di ritiri ne
facevano già i primi cristiani.
Dopo l’Ascensione di Cristo al
Cielo troviamo gli Apostoli e un
numeroso gruppo di fedeli riuniti
nel Cenacolo, in compagnia di
Maria Santissima, nell’attesa
dell’effusione del Paraclito che
Gesù aveva loro promesso. Così li
trova lo Spirito Santo
perseverantes unanimiter in
oratione ( At 1, 14), immersi in
preghiera. Allo stesso modo si
comportarono quelle anime che



nella primitiva cristianità, senza
separarsi dalla vita degli altri, si
donavano a Dio nelle loro case; e
gli anacoreti che andavano nei
deserti per dedicarsi in solitudine
al dialogo con Dio… e al lavoro!
(…). Tutti i cristiani che hanno
preso sul serio la loro anima
hanno fatto in un modo o
nell’altro il loro ritiro. Perché è
una pratica cristiana [8] .

Fin dai primi anni dell’Opera, il
nostro fondatore diede molta
importanza a questi tempi dedicati
esclusivamente alla preghiera e
all’esame, tanto necessari per
mantenere vibrante la vita interiore. 
Che cosa faremo tu e io in questi
giorni di ritiro? , si chiedeva un
giorno; e rispondeva: Parlare molto
con il Signore, cercarlo, come
Pietro, per mantenere una
conversazione intima con Lui.
Attento che dico conversazione:
dialogo tra due, faccia a faccia,



senza nascondersi
nell’anonimato. Abbiamo bisogno
di questa preghiera personale, di
questa intimità, di questo dialogo
diretto con Dio Nostro Signore [9] .

All’inizio del suo pontificato,
Benedetto XVI tornava a
raccomandare i giorni di ritiro
spirituale, particolarmente quelli
fatti nel completo silenzio [10] . E
nel tradizionale messaggio per la
Quaresima di quest’anno, riferendosi
al Vangelo della seconda domenica,
quello della Trasfigurazione del
Signore, insiste: È l’invito a
prendere le distanze dal rumore
del quotidiano per immergersi
nella presenza di Dio: Egli vuole
trasmetterci, ogni giorno, una
Parola che penetra nelle
profondità del nostro spirito, dove
discerne il bene e il male (cfr. Eb 4,
12) e rafforza la volontà di seguire
il Signore [11] .



Per trarre frutto da questi mezzi di
formazione e trasformazione ,
come li definiva san Josemaría, è
necessario raccogliere i sensi e le
potenze; senza questo lavoro diviene
molto difficile – se non impossibile –
scoprire le luci che il Paraclito
accende nell’anima e ascoltare la sua
voce, che ci suggerisce punti di lotta
pratici per seguire da vicino Gesù e
camminare al suo passo.

Per questo, figlie e figli miei, vi
raccomando di non trascurare il
silenzio nei ritiri mensili e annuali,
con il dovuto adattamento alle
circostanze concrete di chi partecipa
a queste attività formative. Non è lo
stesso se vi partecipano persone che
hanno già una certa familiarità con
le cose dello spirito, o persone ai loro
primi passi nella vita cristiana. Come
l’amministratore fedele e prudente di
cui parla il Vangelo, bisogna saper 
dare la razione di cibo a tempo debito
[12] .



Per questo, dedicandovi allo
svolgimento delle diverse attività
apostoliche e alle persone che le
frequentano, conviene organizzare i
giorni di ritiro ponderando con senso
soprannaturale le situazioni
peculiari dei presenti, anche se
questo comporta la necessità di
moltiplicare il numero di attività. Per
la stessa ragione, come sempre ci
disse il nostro fondatore, non si
rinuncia allo svolgimento di ritiri,
Circoli, ecc., nel caso in cui vi
partecipino meno persone del
previsto: anche qualora se ne
presenti soltanto una.

In definitiva, come leggiamo in 
Solco , i giorni di ritiro devono essere
un tempo di raccoglimento per
conoscere Dio, per conoscerti e
così progredire. Un tempo
necessario per scoprire in che cosa
e come bisogna correggersi: che
cosa devo fare?, che cosa devo
evitare? [13] . In questi giorni, ci



dice ancora san Josemaría, il tuo
esame deve essere più profondo e
più esteso di quello abituale di
ogni sera. – Altrimenti, perdi una
grande occasione per rettificare
[14] .

La liturgia della Quaresima fornisce
copiosa materia di meditazione,
come pone in rilievo il Santo Padre
nel suo messaggio. La scena delle
tentazioni di Gesù nel deserto, che
leggiamo nella prima domenica, ci
ricorda come la fede cristiana
implichi, sull’esempio di Gesù e in
unione con Lui, una lotta “contro i
dominatori di questo mondo
tenebroso” ( Ef 6, 12), nel quale il
diavolo agisce e non si stanca,
neppure oggi, di tentare l’uomo
che vuole avvicinarsi al Signore
[15] . Per questo dobbiamo
considerare se ci prepariamo a
questo combattimento, ricorrendo
con fiducia ai mezzi di
santificazione. San Josemaría ci



proponeva di seguire una tattica
molto soprannaturale: Sostieni la
guerra – le lotte quotidiane della
tua vita interiore – su posizioni
che scegli lontane dai muri
maestri della tua fortezza. E il
nemico sferra l’attacco proprio lì:
alla tua piccola mortificazione,
alla tua orazione abituale, al tuo
lavoro ordinato, al tuo piano di
vita: ed è difficile che riesca ad
avvicinarsi fino ai torrioni del tuo
castello poco resistenti all’assalto.
– E, se ci riesce, vi arriva senza
efficacia [16] .

Nella domenica successiva
ascolteremo la voce del Padre celeste
che, indicando Cristo, ci dice: Questi è
il Figlio mio, l’amato: in cui ho posto il
mio compiacimento. Ascoltatelo [17] .
Dobbiamo sforzarci di più per
scoprire, nei momenti di preghiera
personale, quel che il Signore dice a
ciascuno, e metterlo in pratica.
Esaminiamoci poi su quanto



facciamo affidamento sulla grazia
proveniente dai sacramenti e sui
consigli ricevuti nella direzione
spirituale personale.

Nella terza domenica di Quaresima,
il 27 marzo, la liturgia ci presenta la
domanda di Gesù alla samaritana:
“Dammi da bere” ( Gv 4, 7), che (…)
esprime la passione di Dio per ogni
uomo e vuole suscitare nel nostro
cuore il desiderio del dono dell’
“acqua che zampilla per la vita
eterna” ( ibid. , 14) [18] . Scopriamo
con sincero zelo la chiamata ad avere
sempre presente che noi, suoi
discepoli, dobbiamo portare la sua
luce e la sua grazia dappertutto; in
particolar modo aiutando i nostri
amici e parenti a riconciliarsi con
Dio, ricorrendo al sacramento della
Penitenza; ma anche invitandoli a
partecipare a un ritiro o a un corso di
ritiro spirituale durante queste
settimane.



Ci avviciniamo alla solennità di San
Giuseppe, Patrono della Chiesa e
dell’Opera. Prepariamoci a
rinnovare, il giorno 19, con
gratitudine e gioia, il nostro impegno
d’amore con il Signore nell’Opera, e a
supplicare fiduciosamente il Santo
Patriarca perché ottenga da Dio la
grazia che molti uomini e donne, di
tutte le età e condizioni, si decidano a
seguire Cristo nell’Opus Dei.

Il 19 marzo si compie un altro
anniversario della solenne
pubblicazione della Bolla Ut sit , con
cui l’amatissimo Giovanni Paolo II
eresse l’Opus Dei in prelatura
personale, stabilendo la
cooperazione organica di sacerdoti e
laici per portare a compimento
l’ispirazione che il Signore pose
nell’anima di san Josemaría il 2
ottobre 1928. Abbiamo l’obbligo di
essere molto fedeli, con la coscienza
che lo Spirito Santo ha voluto questa
figura nel Concilio Vaticano II,



offrendo in essa la soluzione a
necessità pastorali della Chiesa.

Il giorno 28 si compie un nuovo
anniversario dell’ordinazione
sacerdotale di san Josemaría.
Ringraziamo molto la Beatissima
Trinità perché ciascuno di noi è
veramente figlio della risposta del
nostro fondatore nel ricevere il
sacerdozio di Cristo. Senza la sua
accettazione generosa, totale, del
volere divino, non ci sarebbe l’Opus
Dei nella Chiesa. La fondazione
dell’Opera sorge come risposta alla
domanda – perché mi faccio
sacerdote? – che san Josemaría si
poneva durante i suoi anni di
seminario a Saragozza, e che
fondamenta la ragione più profonda
della sua determinazione a
intraprendere e perseverare in
questo cammino.

Preghiamo, ricorrendo alla sua
intercessione, perché in tutti i paesi



aumenti il numero di vocazioni
sacerdotali: uomini fedeli,
innamorati di Dio, che si dedichino
con gioia al servizio delle anime, in
piena fedeltà al Papa e in strettissima
unione con i loro rispettivi Vescovi
diocesani. Preghiamo perché anche
nell’Opera non manchino i sacerdoti
necessari a seguire le attività
apostoliche che il Signore ci chiede.
Al contempo, supplichiamo la
Santissima Trinità perché tutti noi
cattolici, uomini e donne,
alimentiamo l’anima sacerdotale che
il Cielo ha posto in ciascuna e in
ciascuno di noi.

Non dimenticatevi di pregare per il
Papa e per i suoi collaboratori;
specialmente durante la prima
settimana di Quaresima, quando
nella Curia Romana si predicano gli
esercizi spirituali. Anche noi
approfitteremo di quei giorni per il
nostro corso di ritiro annuale. Mi
aspetto davvero con tutto il cuore di



essere spiritualmente accompagnato
da tutti voi. Non ho difficoltà a
confidarvi che invoco il Signore
quotidianamente perché nessuna e
nessuno di voi disperda il torrente di
grazia che Dio ci concede in questi
ritiri.

Con tutto l’affetto, vi benedice

vostro Padre

+ Javier

Roma, 1° marzo 2011.

[1] SAN MASSIMO IL CONFESSORE, 
Lettera 11 (PG 91, 454).

[2] MESSALE ROMANO, Mercoledì
delle Ceneri, Seconda lettura (2 Cor 6,
1-2).

[3] BENEDETTO XVI, Discorso
durante l’udienza generale, 17-
II-2010.



[4] SAN JOSEMARÍA, È Gesù che
passa , n. 59.

[5] Ibid. [6] BENEDETTO XVI,
Discorso durante l’udienza generale,
17-II-2010.

[7] SAN JOSEMARÍA, Forgia , n. 384.

[8] SAN JOSEMARÍA, Note di una
meditazione, 25-II-1963.

[9] Ibid. [10] BENEDETTO XVI,
Discorso a un gruppo di Vescovi in
visita ad limina, 26-XI-2005.

[11] BENEDETTO XVI, Messaggio per
la Quaresima del 2011 , 4-XI-2010, n.
2.

[12] Lc 12, 42.

[13] SAN JOSEMARÍA, Solco , n. 177.

[14] SAN JOSEMARÍA, Cammino , n.
245.



[15] BENEDETTO XVI, Messaggio per
la Quaresima del 2011 , 4-XI-2010, n.
2.

[16] SAN JOSEMARÍA, Cammino, n.
307. [17] Mt 17, 5.

[18] BENEDETTO XVI, Messaggio per
la Quaresima del 2011 , 4-XI-2010, n.
2.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-
marzo-2011/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-marzo-2011/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-marzo-2011/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-marzo-2011/

	Lettera del prelato (marzo 2011)

