
opusdei.org

Lettera del prelato
(luglio 2007)

Lettera di mons. Javier
Echevarría ai fedeli dell'Opus
Dei. Nel mese di luglio, il
prelato invita a meditare sulla
vita ordinaria ed allo stesso
tempo esemplare dei primi
cristiani.

28/07/2007

Carissimi: Gesù mi protegga le mie
figlie e i miei figli!

Come negli anni passati, lo scorso 26
giugno si è celebrata la festa liturgica



di San Josemaría Escrivá in
numerose località del mondo intero.
E' sempre più vero che la devozione
per San Josemaría non conosce
confini: né geografici, né linguistici,
di razze, o di condizione sociale.
Milioni di persone ricorrono alla sua
intercessione nelle necessità
spirituali e materiali e si ispirano alla
sua vita e ai suoi insegnamenti per
porre in pratica le esigenze del
Vangelo.

La sua figura è sempre più attuale e
lo sarà anche in futuro, con la grazia
di Dio, perché molti uomini e donne
scoprano i sentieri che conducono
alla Santissima Trinità attraverso
tutte le realtà umane nobili: la
famiglia, il lavoro, le relazioni sociali,
ecc.

Il Signore desidera che noi, che ci
sforziamo quotidianamente per
santificarci seguendo lo spirito
dell’Opus Dei, ci impegniamo a



percorrere fedelmente le vie che San
Josemaría ha aperto con la sua
docilità al volere divino. Così, con la
testimonianza della nostra lotta
interiore – a volte vittoriosa altre
volte no, ma sempre rinnovata con
gioia – e con le nostre parole di
incoraggiamento, molte altre persone
saranno spinte a intraprendere
questo cammino di santificazione nel
lavoro professionale e
nell’adempimento dei doveri ordinari
del cristiano (Preghiera per la
devozione a San Josemaría) che è
l’Opera.

Oggi volevo ricordarvi alcuni
insegnamenti di san Josemaría
relativi ai primi cristiani che
ricevettero la dottrina evangelica
direttamente dalle labbra degli
Apostoli o dei loro più stretti
collaboratori. Li vedeva come
esempio del modo in cui dobbiamo
condurre la nostra esistenza in
mezzo al mondo. Proprio ieri



abbiamo vissuto la memoria liturgica
dei protomartiri romani, uomini e
donne dell’Urbe che diedero
suprema testimonianza di Cristo
nella Città Eterna durante la
persecuzione di Nerone.
Nell’introdurre la loro festa nel
calendario universale, la Chiesa ha
deciso di celebrarla il 30 giugno,
subito dopo la solennità dei Santi
Apostoli Pietro e Paolo, quasi a
sottolineare la strettissima unione
con chi aveva loro trasmesso la santa
dottrina di Gesù.

Per spiegare la missione dell’Opus
Dei San Josemaría ricorreva
frequentemente ai nostri primi
fratelli nella fede. Se si vuol fare un
paragone, il modo più facile per
capire l'Opera è di pensare alla
vita dei primi cristiani. Essi
vivevano a fondo la loro vocazione
cristiana; cercavano seriamente
la perfezione alla quale erano
chiamati per il fatto, semplice e



sublime, di aver ricevuto il
Battesimo. Non si distinguevano
esteriormente dagli altri cittadini
(San Josemaría, Colloqui, n. 24).
Similmente, aggiungeva, i fedeli
dell’Opus Dei sono persone comuni;
svolgono un lavoro qualsiasi;
vivono in mezzo al mondo come
realmente sono: cittadini cristiani
che vogliono corrispondere in
pieno alle esigenze della loro fede
(Ibidem).

Mi spinge a farvi queste
considerazioni anche il desiderio di
assecondare gli insegnamenti del
Papa che nelle Udienze del mercoledì
già da diverso tempo sta spiegando la
figura degli antichi Padri e scrittori
della Chiesa. Le sue parole ci possono
aiutare a comportarci come queste
persone degli albori del
cristianesimo. In fin dei conti le
circostanze in cui testimoniarono la
loro fede non sono poi tanto diverse
dalle nostre.



Risalta un primo punto:
l’atteggiamento ottimista, pieno di
fiducia e sicurezza – di fede! – con cui
si rapportarono al mondo pagano.
Alla luce degli insegnamenti del
Signore seppero discernere quanto
c’era di positivo nelle consuetudini
sociali della loro epoca e rifiutarono
quanto non era compatibile con la
nuova visione dell’esistenza che la
dottrina di Cristo aveva loro
comunicato.

Il Papa per esempio fa notare che
San Giustino – laico cristiano,
maestro di filosofia nell’Urbe –
partendo dalla Sacra Scrittura
illustrò anzitutto il progetto divino
della creazione e della salvezza
che si compie in Gesù Cristo, il 
Logos, cioè il Verbo eterno, la
Ragione eterna, la Ragione
creatrice. E sottolinea il Papa,
quell’antico Padre della Chiesa
considera che ogni uomo, in quanto
creatura razionale, è partecipe del 



Logos, ne porta in sé un “seme”, e
può cogliere i barlumi della verità.
Così lo stesso Logos, che si è
rivelato come in figura profetica
agli Ebrei nella Legge antica, si è
manifestato parzialmente, come in
“semi di verità”, anche nella
filosofia greca. Ora, conclude
Giustino, poiché il cristianesimo è
la manifestazione storica e
personale del Logos nella sua
totalità, ne consegue che “tutto ciò
che di bello è stato espresso da
chiunque, appartiene a noi
cristiani” (2 Apol. 13,4) (Benedetto
XVI, Discorso nell’udienza generale,
21-III-2007. La citazione di San
Giustino è tratta da Apologia II, XIII,
4).

Noi che sappiamo d’essere figli di Dio
ci troviamo spesso immersi in una
società neopagana e senza dubbio ci
è stata affidata la stupenda missione
di ricondurla di nuovo a Dio.
L’azione apostolica di ciascuna e di



ciascuno deve seguire i passi di chi ci
ha preceduto. Sicuri della dottrina
cattolica, dobbiamo agire senza
complessi di inferiorità nel seno
della società civile alla quale per
diritto proprio apparteniamo e,
senza arroganza, trasformarla dal di
dentro agendo come il lievito nella
massa (Cfr. Mt 13, 33) per il bene
temporale ed eterno degli uomini.

Pertanto siamo ottimisti e oggettivi.
Pur essendoci mancanze ed errori ci
sono anche tanti comportamenti
positivi, cose buone nelle persone e
negli ambienti che frequentiamo.
Nell'apostolato dobbiamo scoprire
queste ricchezze e apprezzarle se
vogliamo condurre i nostri amici alla
Verità. Facendo leva su questi punti
di interesse comune sarà più facile
avvicinare le anime a Dio. Il nostro
miglior alleato per la nuova
evangelizzazione della società, oltre
all’Angelo Custode delle persone che
frequentiamo, è proprio questo seme



divino che si trova sempre in ogni
creatura umana, anche, magari
inconsapevolmente, in chi è più
lontano da Dio.

Colmiamoci quindi di coraggio e
cerchiamo di contagiarlo ad altri,
magari delusi dinanzi alle situazioni
di decadenza morale e spirituale così
diffuse. Nelle chiacchierate personali
con amici e colleghi, così come negli
interventi più o meno pubblici che ci
tocca fare, andiamo ben forniti delle
due “ali” della fede e della ragione,
come ripete instancabilmente il Papa
(Benedetto XVI, Discorso nell’udienza
generale, 18-IV-2007), senza separare
l’una dall’altra. Così saremo in grado
di contrastare il diffuso relativismo,
manifestazione della mancanza di
fede e della mancanza di fiducia
nella ragione.

Ricordandoci anche dell’amatissimo
Giovanni Paolo II mettiamo in atto il
suo consiglio: «Non abbiate paura!



Aprite, anzi, spalancate le porte a
Cristo! Alla sua salvatrice potestà
aprite i confini degli Stati, i sistemi
economici come quelli politici, i vasti
campi di cultura, di civiltà, di
sviluppo. Non abbiate paura! Cristo
sa “cosa è dentro l’uomo”. Solo lui lo
sa!» (Giovanni Paolo II, Omelia
nell’inizio di pontificato, 22-X-1978).
Dobbiamo farlo anche noi,
innanzitutto al nostro interno,
permettendo al Signore di entrare
nelle nostre anime e prenderne
possesso; e poi nelle persone che
seguiamo, aiutandole a convincersi
che Gesù è il miglior Amico.

Per questo è imprescindibile
migliorare sempre la nostra
formazione teologica, approfondire,
ciascuno secondo le proprie
necessità e circostanze, i temi
presenti nell’opinione pubblica
relativi agli aspetti fondamentali
della Rivelazione.



Analizzando gli insegnamenti dei
Santi Padri, il Papa si sofferma su un
altro punto di grande importanza per
il mondo d’oggi. Dice che il grande
errore delle antiche religioni pagane
consistette nel non attenersi alle vie
tracciate dalla Sapienza divina nel
più profondo delle anime. Perciò il
tramonto della religione pagana
era inevitabile: esso fluiva come
logica conseguenza del distacco
della religione - ridotta a un
artificioso insieme di cerimonie,
convenzioni e consuetudini - dalla
verità dell'essere (Benedetto XVI,
Discorso nell’udienza generale, 21-
III-2007). Gli antichi Padri e scrittori
cristiani, invece, optarono per la 
verità dell’essere contro il mito
della consuetudine (Ibid).
Tertulliano, come ricorda il Papa,
scriveva: «Dominus noster Christus
veritatem se, non consuetudinem,
cognominavit» (Tertulliano, Il velo
della vergini, I, 1); Cristo Nostro
Signore affermò che Lui era la Verità,



non la consuetudine. E Benedetto XVI
commenta: si noti in proposito che
il termine consuetudo, qui
impiegato da Tertulliano in
riferimento alla religione pagana,
può essere tradotto nelle lingue
moderne con le espressioni “moda
culturale”, “moda del tempo”
(Benedetto XVI, Discorso nell’udienza
generale, 21-III-2007).

Anche oggi è certo il fallimento di chi
prescinde da Dio. Aldilà
dell’apparente vittoria del
relativismo in alcuni ambiti, questo
modo di pensare e di vivere finirà
per venire meno come un castello di
carte, perché non è ancorato alla
verità di Dio Creatore e Provvidente
che dirige le vie della storia.

Noi cristiani sappiamo di essere più
liberi di tutti, perché non ci lasciamo
trascinare dalle tendenze del
momento. La Chiesa desidera che i
suoi figli siano cittadini cattolici



responsabili e coerenti, in modo
tale che il cervello e il cuore di
ciascuno non si separino andando
ognuno per conto proprio, ma
siano concordi e stabili, per
compiere in ogni momento ciò che
si vede con chiarezza sia da
compiere, senza lasciarsi
trascinare – per mancanza di
personalità e di lealtà alla
coscienza – da tendenze o mode
passeggere: affinché non siamo più
come fanciulli sballottati dalle
onde e portati qua e là da qualsiasi
vento di dottrina, secondo
l’inganno degli uomini, con quella
loro astuzia che tende a trarre
nell’errore (Ef4, 14) (San Josemaría, 
Lettera 6-V-1945, n. 35).

All’inizio di questa lettera ho fatto
riferimento alla devozione per San
Josemaría che continua a diffondersi
per il mondo. Pochi giorni fa – e non
sono gli unici esempi recenti – è stata
inaugurata a Reggio Calabria una



lapide commemorativa dei
sessant’anni del passaggio di san
Josemaría dalla città; e a Fiuggi una
via è stata intitolata al suo nome.
Oggi, 1° luglio, si dedica a San
Josemaría una chiesa parrocchiale a
Valenzia. Questa è la ragione per cui
firmo da questa località la lettera: vi
sono stato invitato dall’amatissimo
amico e fratello nell’episcopato,
mons. García Gasco, per partecipare
alla cerimonia liturgica. Unitevi al
mio ringraziamento e continuiamo a
lavorare, ciascuno al suo posto,
perché questo spirito di Dio
raggiunga nuovi ambienti e nuove
persone.

Mi dà molta gioia comunicarvi che
dal 26 giugno sono già a Mosca i
vostri fratelli che iniziano il lavoro
stabile dell’Opera in Russia. Stiamo
loro vicino con la preghiera in questi
primi momenti e sempre; e
prepariamo la prossima espansione.



Vedendo le lettere che tutte e tutti mi
avete scritto per il mio compleanno,
mi sono colmato di vergogna e di
gioia; ve ne sono grato, a ciascuna e a
ciascuno. Come diceva san
Josemaría, chiedetelo a Lui, se non
ci credete.

Con grande affetto, vi benedice

vostro Padre

Javier

Valenzia, 1° luglio 2007.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-
luglio-2007/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-luglio-2007/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-luglio-2007/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-luglio-2007/

	Lettera del prelato (luglio 2007)

