
opusdei.org

Lettera del prelato
(gennaio 2016)

Nella prima lettera del 2016, il
prelato dell'Opus Dei parla della
Madonna, della necessità di
fare esame di coscienza e del
Giubileo della Misericordia.

04/01/2016

Carissimi: Gesù mi protegga le mie
figlie e i miei figli!

Ci riempiamo di giubilo recitando
l’antifona d'ingresso della Messa di
oggi: Salve, sancta Parens…; salve,
Madre santa: tu hai dato alla luce il



Re che governa il cielo e la terra per i
secoli in eterno [1]. Ci procura
grandissima gioia confessare la
nostra fede nella divina Maternità di
Maria, radice degli altri privilegi
concessi alla Madonna dalla Trinità.
Dio la creò immacolata e la ricolmò
di grazia, perché anche il suo corpo
verginale fosse come predisposto a
generare secondo la carne il Figlio di
Dio [2]. Che meraviglia! Possiamo
ben dire alla Madre di Dio e Madre
nostra: Più di te, soltanto Dio! [3].

Comprendiamo l’entusiasmo dei
cristiani di Efeso, dove fu celebrato il
Concilio ecumenico che definì questo
dogma di fede nel 431. La storia ci
ha lasciato testimonianza della
gioia dei cristiani per queste
decisioni chiare, nette, che
riaffermavano ciò che tutti
credevano [4]. Lo ricorda san
Josemaría in una delle sue omelie,
con le parole di san Cirillo
d’Alessandria, che ebbe un ruolo



importante nell'assemblea
ecumenica: «Tutto il popolo della
città di Efeso, dalle prime ore del
mattino fino alla sera, rimase in
ansiosa attesa della decisione…
Quando si seppe che l’autore delle
bestemmie era stato deposto, tutti
all’unisono cominciammo a
glorificare Dio e ad acclamare il
Sinodo, perché il nemico della fede
era caduto. Appena usciti dalla
chiesa, fummo accompagnati con
torce alle nostre case. Era ormai
notte: tutta la città era in festa e
illuminata» [5]. Dice nostro Padre: 
Così scrive san Cirillo, e non posso
nascondere che, a distanza di
sedici secoli, quella reazione di
pietà popolare mi impressiona
profondamente [6].

Ho ancora in mente quel viaggio a
Loreto nel 1971. Non potemmo
entrare nella casa
dell’Annunciazione perché era già
chiusa. San Josemaría si mise in



ginocchio, aggrappato all'inferriata, e
diceva: Madre, Madre mia e Madre
nostra! Lì riversava il suo amore e
quello delle sue figlie e dei suoi figli
di tutti i tempi. Eravamo giunti alla
basilica con un po’ di nausea, a causa
della strada, piena di curve, ma non
fu di ostacolo alla sua preghiera e
alla sua gratitudine verso la Madre
celeste.

Madre di Dio! esclamavano anche i
cristiani di Efeso, traboccanti di gioia
per la proclamazione di questa
verità. Lo stesso confessiamo noi
oggi: Salve, sancta Parens…, salve,
santa Madre di Dio! La prima
preghiera mariana giunta sino a noi,
è una supplica rivolta alla Madonna
dai cristiani d’Egitto, nel terzo secolo,
invocandola come Madre di Dio: Sub
tuum praesidium confugimus, Sancta
Dei Genetrix…; sotto la tua protezione
cerchiamo rifugio, santa Madre di
Dio: non disprezzare le suppliche di
noi che siamo nella prova, ma



liberaci sempre da ogni pericolo, o
Vergine gloriosa e benedetta [7]. San
Josemaría la recitava
quotidianamente, con la certezza di
trovare rifugio tra le braccia di Santa
Maria.

Voglia il Signore che questa stessa
fede arda nei nostri cuori, e che si
levi dalle nostre labbra un canto
di ringraziamento: perché la
Trinità Beatissima, avendo scelto
Maria come Madre di Cristo, Uomo
come noi, ha messo anche
ciascuno di noi sotto il suo
materno manto. Maria è Madre di
Dio e Madre nostra [8].

Nella prima lettura della Messa, la
liturgia presenta la formula con cui
Dio chiede a Mosè di benedire il
popolo dell’antica Alleanza: Ti
benedica il Signore e ti custodisca. Il
Signore faccia risplendere per te il suo
volto e ti faccia grazia. Il Signore
rivolga a te il suo volto e ti conceda



pace [9]. Nella Madonna si è
realizzata pienamente tale
benedizione. Lo spiega il Papa in
un’omelia: Nessun’altra creatura
ha visto brillare su di sé il volto di
Dio come Maria, che ha dato un
volto umano al Verbo eterno, così
che tutti lo possiamo contemplare
[10]. Queste parole ci aiutano a
inquadrare l’anno nuovo, poche
settimane dopo l’inizio del Giubileo.
Sono un invito a percorrere questi
mesi sotto la santa protezione della
Vergine Maria, Mater Misericordiae,
come diciamo nella Salve Regina. La
riconosciamo come la creatura che
ha sperimentato più
abbondantemente la misericordia
divina, perché accolse nel suo
grembo il Figlio unigenito di Dio e
corrispose nel modo migliore a
quell'amore senza misura: Ecco la
serva del Signore: avvenga per me
secondo la tua parola [11].



La risposta, ancilla Domini, manifesta
la completa disponibilità della
Madonna: la sua sottomissione umile
e docile alla Parola di Dio nel
mettersi al servizio della redenzione.
La sua maternità verginale la
indusse a prendere su di sé
incessantemente il peso dell’umanità,
considerando ciò che Gabriele le
aveva detto da parte di Dio: 
Concepirai un figlio, lo darai alla luce
e lo chiamerai Gesù. Sarà grande e
verrà chiamato Figlio dell’Altissimo; il
Signore Dio gli darà il trono di Davide
suo padre e regnerà per sempre sulla
casa di Giacobbe e il suo regno non
avrà fine [12].

Il peso dell’umanità e il peso della
Chiesa. Mater Ecclesiae! Madre del
Corpo mistico di Cristo, che è la
Chiesa. In unione con la preghiera di
Maria, con Pietro e con gli altri
Apostoli, la Chiesa nascente mostrava
la sua essenziale unità nell’attesa
della venuta dello Spirito Santo, il



giorno di Pentecoste [13]. Ella, con la
sua mediazione materna, si prese
cura e continua a occuparsi della
Sposa di Cristo e di ciascuno dei suoi
membri: le membra di Cristo!
Aumentiamo la nostra preghiera per
questa unità, specialmente per la
quotidiana unione con il Successore
di Pietro e con i successori degli altri
Apostoli.

La devozione a Maria è il cammino
migliore per scoprire il volto
misericordioso di Dio nostro Padre,
che risplende nel Verbo incarnato. È
importantissimo tenere il cuore
sempre aperto alla misericordia
divina. Una necessità sempre
presente ma, forse, particolarmente
attuale. Nella nostra epoca di
profondi cambiamenti, la Chiesa è
chiamata ad offrire il suo
contributo peculiare, rendendo
visibili i segni della presenza e
della vicinanza di Dio. E il Giubileo
è un tempo favorevole per tutti



noi, perché contemplando la
Divina Misericordia, che supera
ogni limite umano e risplende
sull’oscurità del peccato, possiamo
diventare testimoni più convinti ed
efficaci [14].

Del resto, in questi giorni è logico e
frequente fare un bilancio dell’anno
trascorso e, alla luce di questo esame,
proporsi delle mete per l’anno
nuovo. Elevandosi a un livello
soprannaturale, è del tutto naturale
cominciare l'anno con il santo e
urgente anelito di rinnovare il
proposito di identificarsi con Cristo.
Il modo migliore è di rivolgerci a
nostra Madre Santa Maria: A Gesù si
va e si “ritorna” sempre per Maria
[15]. Ella ci conduce sempre a suo
Figlio, come i servi delle nozze di
Cana, quando disse loro: Qualsiasi
cosa vi dica, fatela [16]. Al tempo
stesso, contemplare nel Vangelo il
volto di Gesù ci fa esclamare, con la
spontaneità, l'ammirazione e l'affetto



di quella donna: Beato il grembo che
ti ha portato e il seno che ti ha
allattato [17].

Spesso poi si paragona il nuovo anno
con un libro dalle pagine bianche,
che ciascuno dovrà riempire nei
giorni a seguire. Così diceva il beato
Álvaro del Portillo l'1 gennaio 1980:
«Ringraziare Dio dei suoi
innumerevoli benefici e offrirgli la
nostra compunzione; formulare
buoni propositi e lottare per
compierli. Continuare a estendere
l’Opera dappertutto!» [18].

Vi propongo questo obiettivo per il
nuovo anno. Don Álvaro suggeriva di
«riempire il quaderno bianco che
iniziamo oggi, con la cura squisita
con cui nel Medioevo miniavano le
pergamene, così preziose, con una
calligrafia perfetta, senza macchie.
Ma dal momento che ce ne saranno,
perché tutti abbiamo una natura
decaduta e siamo pieni di miserie,



che non ci manchi il coraggio di
riconoscerle come tali, per
eliminarle. E come le cancelleremo?
Con l’umiltà e ricorrendo al
sacramento della Penitenza» [19].

Cercare rimedio per le nostre
mancanze è opera di amore. Perciò
dobbiamo utilizzare uno strumento
assai necessario, indispensabile:
l’esame di coscienza. Come scrisse
san Josemaría, gli esami di coscienza,
se non li faceva già il primo uomo,
li inventò il primo cristiano:
probet autem seipsum homo (1
Cor11, 28), ciascuno dunque
esamini se stesso, diceva
l’Apostolo agli abitanti di Corinto.
Anche i pagani onesti hanno
esaminato il loro spirito. L’ultima
caldarrostaia che vende la sua
modesta mercanzia vicino al
Tevere, conta il denaro
guadagnato a fine giornata e
quanto le sono costate le castagne
e il tempo che ha impiegato per



venderle (…): l’esame lo hanno
sempre fatto tutte le creature
dotate di buon senso e di interesse
per cose di Dio o per cose terrene
[20].

Vi suggerisco di non trascurare
questo esame quotidiano dell’anima
alla luce di Dio; come diceva san
Josemaría, bastano pochi minuti
prima di andare a dormire, ma tutti i
giorni. Naturalmente ci sono
momenti, prima di confessarsi, in
una giornata di ritiro o in un
anniversario significativo, in cui sarà
necessario soffermarsi un po' di
tempo in più. Ad ogni modo, è
sempre conveniente invocare lo
Spirito Santo, perché ci conceda la
sua luce, e terminare con un atto di
dolore e qualche proposito concreto
per il giorno dopo. Così
raddrizzeremo la nostra rotta e
cancelleremo con atti di contrizione
le macchie con cui forse abbiamo
imbrattato il libro della nostra vita.



In queste feste e poi durante tutto
l’anno «è importante che rientriamo
in noi stessi e facciamo una verifica
sincera sulla nostra vita. Lasciamoci
illuminare da un raggio della luce
che proviene da Betlemme, la luce di
Colui che è “il più Grande”, e si è
fatto piccolo, “il più Forte”, e si è fatto
debole» [21].

Chiediamo a Dio che molte anime
traggano beneficio dall’indulgenza
giubilare in questo anno della
Misericordia, andando prima a
ricevere il perdono di Dio nella
Penitenza. Poche settimane fa il Papa
si è di nuovo riferito a questo
sacramento. Un segno importante
del Giubileo – diceva – è anche la
Confessione. Accostarsi al
Sacramento con il quale veniamo
riconciliati con Dio equivale a fare
esperienza diretta della sua
misericordia [22].



Non dimenticatevi di pregare per le
mie intenzioni: la Chiesa, il Papa e i
suoi collaboratori, la pace del mondo,
tutte le anime. A tal fine, ricorriamo
all’intercessione della Madre di Dio.
Chiediamole che la dolcezza del suo
sguardo ci accompagni in questo
Anno Santo, perché tutti possiamo
riscoprire la gioia della tenerezza
di Dio [23]. Che faccia germogliare
nelle anime, nelle famiglie, nelle
nazioni, il seme dell’amore
misericordioso che suo Figlio Gesù
sparge sul mondo intero. Ricordiamo
anche che, per lunghi periodi, il
ritornello quotidiano della presenza
di Dio per san Josemaría consisteva
nel ripetere, come cosa sempre
nuova: Madre, Madre mia!

Con tutto il suo affetto, vi benedice e
vi augura un 2016 fecondo di opere
di amore di Dio e di apostolato

vostro Padre

Javier



Roma, 1° gennaio 2016.

Copyright©Praelatura Sanctae Crucis
et Operis Dei

[1] MESSALE ROMANO, Solennità di
Santa Maria Madre di Dio, Antifona
all’ingresso.

[2] Cfr. SAN TOMMASO D’AQUINO, 
Commento al vangelo di san Giovanni,
cap. 1, lett. 10.

[3] SAN JOSEMARÍA, Cammino, n.
496.

[4] SAN JOSEMARÍA, Amici di Dio, n.
275.

[5] SAN CIRILLO D’ALESSANDRIA, 
Epistola, 24 (PG 77, 138).

[6] SAN JOSEMARÍA, Amici di Dio, n.
275.



[7] Preghiera Sub tuum praesidium.

[8] SAN JOSEMARÍA, Amici di Dio, n.
275.

[9] MESSALE ROMANO, Solennità di
Santa Maria Madre di Dio, Prima
lettura (Num 6, 24-26).

[10] PAPA FRANCESCO, Omelia nella
solennità di Santa Maria, Madre di
Dio, 1-I-2015.

[11] Lc 1, 38.

[12] Ibid., 31-33.

[13] Cfr. At 1, 14; 2, 1-4.

[14] PAPA FRANCESCO, Discorso
durante l’udienza generale, 9-
XII-2015.

[15] SAN JOSEMARÍA, Cammino, n.
495.

[16] Gv 2, 5.



[17] Lc 11, 27.

[18] BEATO ÁLVARO DEL PORTILLO,
Note di un incontro informale, 1-
I-1980.

[19] Ibid.

[20] SAN JOSEMARÍA, Lettera 29-
IX-1957, n. 71.

[21] BENEDETTO XVI, Allocuzione
all’Angelus, 4-XII-2011.

[22] PAPA FRANCESCO, Discorso
durante l’udienza generale, 16-
XII-2015.

[23] PAPA FRANCESCO, Bolla 
Misericordiae vultus, 11-IV-2015, n.
24.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-gennaio-2016/


opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-
gennaio-2016/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-gennaio-2016/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-gennaio-2016/

	Lettera del prelato (gennaio 2016)

