
opusdei.org

Lettera del prelato
(gennaio 2013)

Gesù Cristo è Dio e uomo vero.
Questo è il tema della lettera del
prelato del mese di gennaio, che
tratta dell' Incarnazione del
Figlio di Dio nelle viscere
verginali di Maria Santissima,
per opera dello Spirito Santo.

23/01/2013

Carissimi: Gesù mi protegga le mie
figlie e i miei figli!

Durante le sante feste di Natale ci
siamo accostati molte volte alla



grotta di Betlemme per contemplare
Gesù tra le braccia di sua Madre. Ci
siamo recati lì per adorarlo, spinti
anche dal desiderio di rappresentare
in qualche modo l’intera umanità.
Oggi, all’inizio di un nuovo anno,
leggiamo con emozione nella
seconda lettura della Messa alcune
parole di San Paolo: Quando venne la
pienezza del tempo, Dio mandò il suo
Figlio, nato da donna, nato sotto la
Legge, per riscattare quelli che erano
sotto la Legge, perché ricevessimo
l’adozione a figli [1] .

Nelle nostre anime cresce l’anelito di
comunicare a tutti questa buona
novella , come ripeteva, con senso di
novità, nostro Padre, al
sopraggiungere di queste feste della
nascita del Signore. Vorremmo che
lo trattassero molto bene in ogni
luogo, che lo ricevessero con
affetto nel mondo intero. E
saremmo riusciti a coprire il
silenzio indifferente di chi non lo



conosce o non lo ama, intonando
queste canzoni popolari, i
villancicos , che cantano piccoli e
grandi in tutti i paesi di vecchia
tradizione cristiana. Avete notato
come sempre parlino di andare a
vedere, a contemplare, il Dio
Bambino? Come i pastori, in quella
splendida notte: Andarono, senza
indugio, e trovarono Maria e
Giuseppe e il bambino, adagiato
nella mangiatoia ( Lc 2, 16) [2] .

Pieni di stupore abbiamo
contemplato nei giorni scorsi questa
grande manifestazione della
benevolenza divina. Non cessiamo di
stupirci! Dobbiamo contemplare
Gesù Bambino, nostro Amore,
nella culla. Dobbiamo
contemplarlo consapevoli di
essere di fronte a un mistero. È
necessario accettare il mistero con
un atto di fede; solo allora sarà
possibile approfondirne il
contenuto, guidati sempre dalla



fede [3] . Per questo, dopo aver
imitato i pastori che si recarono con
prontezza alla grotta, possiamo
concentrarci sull’esempio dei Magi,
che ricorderemo nella prossima
solennità dell’Epifania. Grazie alla
loro umile fede, quegli uomini
superarono le difficoltà che
incontrarono nel loro lungo viaggio.
Dio illuminò i loro cuori perché, nella
luce di una stella, scoprissero
l’annuncio della nascita del Messia.
Furono docili, e questa disponibilità
li condusse fino a Betlemme. Lì,
entrando dove alloggiava la Sacra
Famiglia, videro il Bambino con
Maria sua madre, si prostrarono e lo
adorarono. Poi aprirono i loro scrigni
e gli offrirono in dono oro, incenso e
mirra [4] .

Siamo anche noi docili alle mozioni
della grazia, che ci giunge tramite i
sacramenti; anche nell’orazione
personale, meditando le scene del
vangelo, e nell’accettare di buon



grado i consigli della direzione
spirituale, cercando di metterli in
pratica. È del tutto logica
l’esortazione di san Tommaso
d’Aquino: «Ma la debolezza della
mente umana fa sì che l'uomo, come
nella conoscenza delle cose di Dio,
così nell'amore sia nella necessità di
essere condotto quasi per mano dalle
cose sensibili a noi più note, e tra
queste la principale è l'umanità di
Cristo, come appare da quelle parole
del Prefazio: “affinché mentre
conosciamo Dio in forma visibile,
siamo da lui rapiti nell'amore delle
cose invisibili”» [5] .

Il Credo della Messa espone con
somma semplicità il mistero
dell’Incarnazione redentrice, nel
confessare che il Figlio di Dio, per noi
uomini e per la nostra salvezza
discese dal cielo, e per opera dello
Spirito Santo si è incarnato nel seno
della Vergine Maria, e si è fatto uomo
[6] . In queste poche parole, che



pronunciamo o cantiamo
accompagnate da un profondo
inchino, è narrato il principale
avvenimento della storia, che ci ha
spalancato le porte del Cielo. In
questo testo, come in filigrana, si
ascolta l’eco delle tre narrazioni
dell’Incarnazione a noi trasmesse dai
vangeli. San Matteo, nel raccontare
l’annunciazione del mistero a san
Giuseppe, pone sulla bocca
dell’angelo i medesimi termini che si
riferiscono al Figlio della Vergine
Maria: Lo chiamerai Gesù: egli infatti
salverà il suo popolo dai suoi peccati
[7] . L’incarnazione e la nascita di
Gesù manifestano l’infinita bontà
divina: non potendo noi tornare a
Dio con le sole nostre forze, a causa
del peccato – quello originale e quelli
personali –, Lui ci venne incontro: 
Dio infatti ha tanto amato il mondo
da dare il Figlio unigenito, perché
chiunque crede in lui non vada
perduto, ma abbia la vita eterna [8] .
Vi ricordo quella considerazione di



Nostro Padre, con cui ci invitava
pressantemente a vivere una fede
attuale, profonda: Si finisce per
perdere la fede, se non ci lasciamo
stupire dai misteri di Dio [9] .
Curiamo con delicatezza il dialogo
con Gesù? Siamo grati di questa
onnipotenza del Signore che chiede
la nostra sottomissione, come prova
d’amore?

Verbum caro factum est [10] . Il Verbo
di Dio non solo si è avvicinato per
parlarci, come accadeva nell’Antico
Testamento, ma si è fatto uno di noi,
discendente da Adamo ed Eva, nel
prendere carne e sangue dalla
Vergine Maria; in tutto uguale a noi
tranne che nel peccato [11] . È voluto
venire al mondo per insegnarci che
possono essere divini tutti i
cammini della terra, tutti gli stati,
tutte le professioni, tutti i lavori
onesti [12] , e desidera che viviamo
questo santamente, con perfezione
soprannaturale e umana. Quanto



meravigliosamente ci si fa vicino il 
Dio con noi !

San Luca, nel raccontare
l’annunciazione a Nostra Signora,
riporta la conversazione
dell’arcangelo Gabriele con Maria,
mentre le spiega il disegno di Dio: Lo
Spirito Santo scenderà su di te e la
potenza dell’Altissimo ti coprirà con
la sua ombra. Per ciò colui che
nascerà sarà santo e sarà chiamato
Figlio di Dio [13] . In Santa Maria
converge lo sguardo amoroso delle
tre Persone divine, che l’avevano
scelta dall’eternità per essere
l’autentica arca dell’alleanza, il
rifugio dei peccatori, perché nel suo
seno purissimo avrebbe preso carne
umana il Figlio di Dio. La sua
risposta immediata e decisa – fiat
mihi secundum verbum tuum [14] , si
compia in me la tua parola – aprì le
porte a questo consolante mistero.
Ogni giorno, nel recitare l’Angelus,
commemoriamo questo particolare



momento della storia della salvezza.
Con quale devozione scaturisce la
nostra preghiera? Rendiamo grazie a
Nostra Signora dal fondo dell’anima,
per la sua donazione totale al
compimento del disegno divino?
Assaporiamo sempre più la
considerazione di San Josemaría: Oh
Madre, Madre!: con quella tua
parola – Fiat – ci hai reso fratelli
di Dio ed eredi della sua gloria. –
Sii benedetta! [15] .

Tutte queste ragioni, e molte altre
che si potrebbero enumerare, si
possono riassumere in una sola: «Il
verbo si è fatto carne perché
diventassimo “partecipi della natura
divina” (2 Pt 1, 4): “Infatti, questo è il
motivo per cui il Verbo si è fatto
uomo, e il Figlio di Dio, Figlio
dell’uomo: perché l’uomo, entrando
in comunione con il Verbo e
ricevendo così la filiazione divina,
diventasse Figlio di Dio”» [16] .



Gesù è realmente la Seconda Persona
della Santissima Trinità: il Figlio
dell’eterno Padre che ha veramente
assunto la nostra natura umana,
senza cessare di essere Dio. Gesù non
è un essere in parte divino e in parte
umano, come un’impossibile mescola
di divinità e umanità. Egli è Perféctus
Deus, perféctus homo , come
proclamiamo nel Quicumque o
Simbolo Atanasiano. Sforziamoci per
penetrare a fondo questa verità;
chiediamo al Paraclito che ci illumini
per coglierla più profondamente,
trasformandola in vita della nostra
vita, e per comunicarla con santo
entusiasmo agli altri. Non
dimentichiamo che dobbiamo
manifestare in ogni momento, in
qualsiasi circostanza, il santo
orgoglio di essere fratelli di Gesù,
figli di Dio Padre in Cristo.

Consideriamo una volta ancora: «La
retta fede vuole, infatti, che crediamo
e confessiamo che il Signore nostro



Gesù Cristo, Figlio di Dio, è Dio e
uomo. È Dio, perché generato dalla
sostanza del Padre fin dall'eternità: è
uomo, perché nato nel tempo dalla
sostanza della madre. Perfetto Dio,
perfetto uomo: sussistente dall'anima
razionale e dalla carne umana.
Uguale al Padre secondo la divinità:
inferiore al Padre secondo l'umanità.
E tuttavia, benché sia Dio e uomo,
non è duplice ma è un solo Cristo.
Uno solo, non per conversione della
divinità in carne, ma per assunzione
dell'umanità in Dio. Totalmente uno,
non per confusione di sostanze, ma
per l'unità della persona» [17] .

Evidentemente ci troviamo dinanzi
ad un mistero di tale splendore che
la ragione resta accecata al
considerarlo. Accade – e l’analogia
resta molto povera – come quando
qualcuno vuol guardare
direttamente il sole e deve coprirsi
gli occhi perché non resiste a tanta
luce. Dinanzi al mistero



dell’Incarnazione, non c’è altra
alternativa che quella descritta da
nostro Padre: Abbiamo bisogno,
pertanto, delle disposizioni di
umiltà proprie dell’anima
cristiana. Non vogliate ridurre la
grandezza di Dio ai nostri poveri
concetti, alle nostre umane
spiegazioni; cercate piuttosto di
capire che, nella sua oscurità,
questo mistero è luce che guida la
vita degli uomini [18] .

Proprio nella grotta di Betlemme si
manifesta non solo l’infinita carità di
Dio verso le sue creature, ma anche
la sua insondabile umiltà. Questo
Bambino che emette i suoi primi
vagiti, che ha freddo, che ha bisogno
del calore di Maria e di Giuseppe, è il
Dio onnipotente ed eterno che, senza
abbandonare il Cielo per venire sulla
terra, volle spogliarsi della gloria
della sua divinità: egli, pur essendo
nella condizione di Dio, / non ritenne
un privilegio / l’essere come Dio, / ma



svuotò se stesso / assumendo una
condizione di servo, / diventando
simile agli uomini [19] . Dinanzi a
tanto meravigliosa realtà, si
comprende la frequente espressione
di nostro Padre: Perché mi ami così
tanto, Signore? Il paradosso
cristiano – commenta Benedetto XVI
– consiste proprio
nell’identificazione della Sapienza
divina, cioè il Logos eterno, con
l’uomo Gesù di Nazaret e con la
sua storia. Non c’è soluzione a
questo paradosso se non nella
parola “Amore”, che in questo caso
va scritta naturalmente con la “A”
maiuscola, trattandosi di un
Amore che supera infinitamente le
dimensioni umane e storiche [20] .

Perché restasse chiaro che l’umiltà è
imprescindibile per ricevere la luce
dell’Incarnazione, la Scrittura ci
racconta che i primi testimoni
dell’annichilimento divino – a parte
Maria e Giuseppe – furono dei poveri



pastori che custodivano il loro gregge
nelle vicinanze di Betlemme; gente
semplice e poco considerata dagli
altri. Il Signore si rivolse loro perché
«è soprattutto l’umiltà del cuore ad
attrarre la benevolenza di Dio» [21] .
Lo stesso Gesù, qualche anno più
tardi, renderà grazie al suo Padre
celeste: Perché hai nascosto queste
cose ai sapienti e ai dotti e le hai
rivelate ai piccoli. Sì, o Padre,
perché così hai deciso nella tua
benevolenza [22] .

Anche i Magi riconobbero il Messia
perché furono semplici,
generosamente attenti al segno
divino. Il Signore si dirige a tutti
gli uomini perché tutti gli vadano
incontro, perché tutti siano santi.
Non chiama soltanto i Magi,
uomini saggi e potenti; prima
aveva inviato ai pastori di
Betlemme non già una stella, ma
uno dei suoi angeli (cfr. Lc 2, 9).
Ma tutti, poveri o ricchi, sapienti o



meno, devono maturare
nell’anima la disposizione umile
che permette di ascoltare la voce
di Dio [23] .

Ricordo con emozione le volte che
san Josemaría metteva davanti ai
nostri occhi la scena della nascita del
Signore. Parlava della cattedra di
Betlemme , dove Gesù Bambino ci
impartisce molte lezioni; tra le altre,
specialmente, quella dell’umiltà,
perché impariamo ad abbandonare il
nostro orgoglio e la nostra superbia
contemplando il divino Infante.
Stupiamoci poi di come, scegliendo la
Vergine Maria per renderla Madre
sua, fu attratto – umanamente
parlando – specialmente dalla sua
umiltà, dalla sua bassezza: Perché ha
guardato l’umiltà della sua serva.
D’ora in poi tutte le generazioni mi
chiameranno beata [24] .

Questa disposizione, che dobbiamo
chiedere al Signore, non esclude



l’aspirazione a essere più efficaci nel
compito che spetta a ciascuno,
utilizzando tutti i mezzi umani a
nostra disposizione per migliorare,
per onorare Dio con il nostro agire.
Al contrario, come dice il Santo
Padre, si tratta di studiare, di
approfondire le conoscenze
mantenendo un animo da “piccoli”,
uno spirito umile e semplice, come
quello di Maria, la “Sede della
Sapienza”. Quante volte abbiamo
avuto paura di avvicinarci alla
grotta di Betlemme perché
preoccupati che ciò fosse di
ostacolo alla nostra criticità e alla
nostra “modernità”! Invece, in
quella grotta, ciascuno di noi può
scoprire la verità su Dio e quella
sull’uomo. In quel Bambino, nato
dalla Vergine, esse si sono
incontrate: l’anelito dell’uomo alla
vita eterna ha intenerito il cuore di
Dio, che non si è vergognato di
assumere la condizione umana
[25] .



In questa santa battaglia perché solo
Dio risplenda in noi, nel nostro
lavoro, nel nostro apostolato,
ricorriamo all’intercessione di nostro
Padre, specialmente il giorno 9,
anniversario della sua nascita, e il
giorno 13, anniversario del suo
battesimo, supplicandolo perché ci
ottenga più luci dal cielo. Non cessate
di pregare per la Chiesa e per il Papa,
per gli apostolati dell’Opera, ben
uniti alle mie intenzioni e coscienti
del bisogno che abbiamo della
preghiera degli altri cristiani, nostri
fratelli.

Grazie a Dio il lavoro sta crescendo
ovunque, ma dobbiamo raggiungere
più persone, più ambienti, più
luoghi: Gesù ce lo sta chiedendo dalla
paglia di Betlemme, perché desidera
che collaboriamo con Lui nella
missione della Chiesa di portare la
redenzione a tutte le anime. Ho
sperimentato la sete di Dio di tante e
tante persone, anche nel mio recente



viaggio a Verona – quanto si sta
meravigliosamente bene con voi, con
gli altri! –, a metà dicembre; e “vedo”
la medesima sete nelle notizie che
ricevo da tutte le parti del mondo.

All’inizio del nuovo anno, nella
solennità della maternità divina di
Maria, e nelle differenti date che
durante questo mese ritmano la
storia dell’Opera, invoco – ricorrendo
a nostra Madre – la benedizione del
Signore su ciascuno di voi e sulle
vostre famiglie, sui vostri lavori e sui
vostri impegni apostolici. Con tutto il
suo affetto, vi benedice

vostro Padre

+ Javier

Roma, 1° gennaio 2013.

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei



[1] MESSALE ROMANO, Solennità di
Santa Maria Madre di Dio, Seconda
lettura ( Gal 4, 4-5).

[2] SAN JOSEMARÍA, Note di una
meditazione, 25-XII-1973.

[3] SAN JOSEMARÍA, È Gesù che
passa , n. 13.

[4] Mt 2, 11.

[5] SAN TOMMASO D’AQUINO, 
Somma Teologica , II-II, q. 82, a. 3 ad
2.

[6] MESSALE ROMANO, Ordinario
della Messa, Simbolo niceno-
costantinopolitano .

[7] Mt 1, 21.

[8] Gv 3, 16.

[9] SAN JOSEMARÍA, Note di una
conversazione, 25-X-1973.

[10] Gv 1, 14.



[11] Cfr. Eb 4, 15.

[12] SAN JOSEMARÍA, Colloqui , n. 26.

[13] Lc 1, 35.

[14] Lc 1, 38.

[15] SAN JOSEMARÍA, Cammino , n.
512.

[16] Catechismo della Chiesa
Cattolica , n. 460. La citazione è tratta
da SANT’IRENEO DI LIONE, Adversus
haereses , 3, 19, 1 (PG VII/I, 939).

[17] Simbolo Quicúmque 30-36 (Denz.
76).

[18] SAN JOSEMARÍA, È Gesù che
passa , n. 13.

[19] Fil 2, 6-7.

[20] BENEDETTO XVI, Omelia nei
Vesperi del 17-XII-2009.



[21] BEATO GIOVANNI PAOLO II,
Discorso durante l’udienza generale,
6-XI-1996.

[22] Mt 11, 25-26.

[23] SAN JOSEMARÍA, È Gesù che
passa , n. 33.

[24] Lc 1, 48.

[25] BENEDETTO XVI, Omelia ai
Vesperi del 17-XII-2009.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-
gennaio-2013/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-gennaio-2013/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-gennaio-2013/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-gennaio-2013/

	Lettera del prelato (gennaio 2013)

