opusdei.org

Lettera del prelato
(dicembre 2013)

Terminato I'Anno della fede, il
prelato riflette su come questa
fede debba diventare vita
quotidiana, contando sull'aiuto
dei mezzi di santificazione che
Gesu ha lasciato alla Chiesa.

26/12/2013

Carissimi: Gesu mi protegga le mie
figlie e i miei figli!

I1 Romano Pontefice ha chiuso ’Anno
della fede: durante questo tempo,
con l’aiuto di Dio, abbiamo cercato di



crescere in questa virtu teologale,
radice della vita cristiana, chiedendo
con insistenza al Signore: adauge
nobis fidem! [1] , aumentaci la fede e,
con essa, la speranza, ’amore e la
pieta. Ora, passati questi mesi di
grazia, con 'impulso ricevuto,
sforziamoci di camminare giorno per
giorno lungo il sentiero che ci porta
in Cielo. Ricorriamo alla Santissima
Vergine, Maestra di fede e di intimita
con Dio, perché renda efficaci i nostri
desideri di fedelta a suo Figlio e alla
Chiesa.

I documenti del magistero della
Chiesa — di recente anche I’enciclica
Lumen fidei — hanno messo in rilievo
due caratteristiche essenziali che
sono all’origine della fede, cosi come
ce la presenta il Nuovo Testamento.
Se da una parte san Paolo afferma
che fides ex auditu [2] , che la fede
proviene dall’ascolto della Parola di
Dio letta e accolta nella Chiesa,
dall’altra san Giovanni ci rivela che



Gesu, il Figlio di Dio incarnato, e la
luce vera, quella che illumina ogni
uomo [3], e lo rende capace di
conoscere 1 misteri nascosti in Dio.
Luce e parola, parola e luce,
definiscono, quindi, aspetti
inseparabili della fede che
professiamo. Per questo e urgente
recuperare il carattere di luce
proprio della fede, perché quando
la sua fiamma si spegne anche
tutte le altre luci finiscono per
perdere il loro vigore [4] .
Ringraziamo Dio con tutto il cuore,
figlie e figli miei, per questi bagliori
che lo Spirito Santo, servendosi del
magistero della Chiesa e della vita
dei santi, accende continuamente in
noi: sforziamoci di accoglierli e di
lasciarci guidare dal Paraclito nella
nostra vita quotidiana.

A meta novembre, si € svolto a Roma
il congresso “San Josemaria e il
pensiero teologico”. Si e analizzato il
contributo di nuove luci che la



predicazione e la testimonianza dei
santi apportano all'approfondimento
della fede e, di conseguenza,
dell’esposizione scientifica della
dottrina. Il congresso é stata una
nuova occasione per diffondere
ulteriormente, nell’ambiente
teologico, le peculiarita del
messaggio che nostro Padre ricevette
da Dio il 2 ottobre 1928, con
Iincarico di trasmetterlo ai cristiani,
specialmente a coloro che sono
immersi nelle attivita familiari,
professionali e sociali, della vita
quotidiana.

Nei mesi scorsi ho fatto riferimento
alle verita di fede contenute negli
articoli del Credo. Desidero ora
aiutarvi e aiutarmi a trarre
conseguenze che impregnino di
questa virtu la nostra esistenza nei
prossimi mesi. Vorrei approfondire
come la fede debba diventare vita
quotidiana, per illuminare davvero
la nostra mente, fortificare la nostra



volonta e infiammare il nostro cuore,
per portare la conoscenza e ’amore
di Dio nella nostra condotta e a tutte
le anime.

I1 punto di partenza é la piena
fiducia che nella Chiesa possediamo
la pienezza dei mezzi di
santificazione lasciatici da Gesu. Tra
gli altri, assumono particolare rilievo
1 sacramenti che riceviamo, il
compimento delle leggi di Dio e della
Chiesa, e la preghiera, come spiega
I’enciclica Lumen fidei .

I sacramenti sono azioni di Cristo con
cui la sua Santissima Umanita,
gloriosa nel Cielo, si mette in contatto
immediato e diretto con le anime,
per santificarle. Inoltre lo Spirito
Santo segue anche altre vie, a noi
sconosciute, per attrarre gli uomini.
Tuttavia, il Papa avverte che la
nostra cultura ha perso la
percezione di questa presenza
concreta di Dio, della sua azione



nel mondo. Pensiamo che Dio si
trovi solo al di 1a, in un altro livello
di realta, separato dai nostri
rapporti concreti. Ma se fosse cosi,
se Dio fosse incapace di agire nel
mondo, il suo amore non sarebbe
veramente potente, veramente
reale [5] .

Ripassiamo l'insegnamento di san
Josemaria, gia plasmato nei suoi anni
di gioventu, quando scriveva:
Bisogna convincersi che Dio ci sta
vicino continuamente. Viviamo
come se il Signore fosse lassi,
lontano, dove brillano le stelle, e
non pensiamo che é sempre al
nostro fianco. E lo é come un
Padre amoroso - vuol bene a
ciascuno di noi piu di quanto tutte
le madri del mondo possano voler
bene ai loro figli - per aiutare,
ispirare, benedire... e perdonare.
(...). Bisogna che ci imbeviamo, che
ci saturiamo dell’idea che e Padre,
e veramente Padre nostro, il



Signore che sta vicino a noi e nei
cieli [6] .

Cio avviene, in particolare, quando
riceviamo I’assoluzione sacramentale
e I’Eucaristia. Animati da questa
convinzione di fede, che certezza
acquistiamo del perdono e della
vicinanza di Nostro Signore, che pace
avvolge ’anima, e quanto diveniamo
capaci di contagiare di serenita i
nostri ambienti! Pertanto, non mi
stanchero mai di raccomandare che
ogni qualvolta ci accostiamo a questi
sacramenti, lo facciamo con
I'assoluta certezza che e lo Spirito
Santo ad attrarci, per mezzo di Gesu
Cristo, all’amore del Padre.

Portiamo queste considerazioni nelle
battaglie della nostra lotta interiore.
Possiamo essere santi, dobbiamo
essere santi, nonostante i nostri
difetti e le nostre cadute, perché Dio
ci chiama a entrare nell’intimita
della sua vita divina come figli in



Cristo e ci offre tutti i rimedi. Con la
grazia dei sacramenti e nella
preghiera, é piu facile praticare i
comandamenti della legge divina e
vivere fedelmente i doveri del
proprio stato. Il decalogo non é un
insieme di precetti negativi, ma di
indicazioni concrete per uscire dal
deserto dell’ “io” autoreferenziale,
chiuso in se stesso, ed entrare in
dialogo con Dio, lasciandoci
abbracciare dalla sua misericordia
per portare la sua misericordia

[7].

Chiediamo al Signore che ci conceda
una fede forte, che vivifichi tutto il
nostro agire. Di certo crediamo nella
parola di Dio, restiamo ammirati nel
leggere e meditare il Vangelo, ma
forse non cala in profondita nelle
nostre anime sino a trasformare tutte
e ciascuna delle nostre azioni. E
quando giungono la difficolta,
I’aridita, la resistenza dell’ambiente,
forse ci scoraggiamo. Non sara che la



nostra fede € un po’ come
addormentata? Non dovremmo fare
maggiore affidamento sull’azione del
Paraclito, che infonde la grazia nelle
anime? Non sara che, alle volte,
confidiamo troppo nelle nostre
forze? Meditiamo sulla
trasformazione degli Apostoli il
giorno di Pentecoste e lasciamoci
guidare dal Signore, anche attraverso
gli atti di pieta cristiana che la Chiesa
ha sempre raccomandato: ’orazione
mentale, le giaculatorie e le
preghiere vocali, principalmente il
Rosario, I’offerta di piccole
mortificazioni, la cura dell’esame di
coscienza, il lavoro ben fatto alla
presenza di Dio.

La vita interiore — insegnava nostro
Padre — non é sentimento. Quando
vediamo con chiarezza che vale la
pena scomodarsi un giorno dopo
laltro, un mese dopo Ualtro, un
anno dopo laltro, e per tutta la
vita, perché poi ci attende ’Amore



in Cielo, di quante luci godiamo!
Bisogna far sedimentare tutto cio,
figli della mia anima. Bisogna
preparare nella nostra anima
come un bacino che raccolga tutte
le grazie di Dio: la chiarezza, la
luce, la dolcezza della dedizione. E
qualora giungano Uoscurita, la
notte, ’amarezza, bisognera
andare a tuffarsi nelle limpide
acque della grazia del Signore.
Anche se in quel momento sono
cieco, io vedo; anche se sono secco,
so di essere bagnato dalle acque
che sgorgano dal Cuore di Cristo e
zampillano per la vita eterna.
Allora, figli miei, persevereremo
nella lotta [8] .

Cosl saremo in grado di aiutare altre
persone a camminare anch'esse
speditamente per le vie della fede. In
effetti, la fede non solo guarda a
Gesu, ma guarda dal punto di vista
di Gesu, con i suoi occhi: € una
partecipazione al suo modo di



vedere [9] . Il Signore aveva occhi
per ogni persona singolarmente
considerata e per la moltitudine nel
suo insieme. Per ciascuno e per tutti
discese in questo nostro mondo, e
per tutti e per ciascuno continua a
compiere la sua opera di salvezza. La
nostra missione, pertanto, consiste
nel mettere in contatto con Gesu
tutte le persone che incontriamo sul
cammino della nostra esistenza,
cominciando da quelle piu vicine.
Cosl si comportarono i primi
cristiani, che convertirono il mondo
pagano.

In una meditazione di molti anni fa,
san Josemaria considerava I’esempio
dei primi fratelli nella fede: Uomini
senza formazione, coscienti del
loro martirio e della loro morte
violenta, accettano tuttavia il
ruolo di collaboratori di Cristo
nella salvezza del mondo e
partono per abbattere il
paganesimo e riempire la terra di



sangue cristiano. Molto presto
fara loro compagnia, nella
predicazione e nel supplizio
glorioso con cui suggellano la fede
predicata, Saulo, ’antico
persecutore, colui che recalcitrava
contro il pungolo (cfr At 26, 12-15).
Partono tutti, con la loro purezza,
a pulire la palude sudicia e
verdastra del mondo pagano; a
combattere — con le piccole virtu
che praticano: il pudore, la
modestia, la riservatezza - la
tendenza al piacere della societa
del tempo (...). Sono penetrati fino
nel cuore stesso del mondo antico:
sono a Roma. Che cosa potranno
fare li? La risposta ce la da la
storia: crolla il trono degli
imperatori e oggi, dopo duemila
anni, Pietro continua ad essere
Vescovo di Roma [10] .

Anche oggi, dinanzi alle sfide della
nuova evangelizzazione, dobbiamo
nutrire la stessa appassionata



speranza. Non est abbreviata manus
Domini [11], il braccio di Dio non e
troppo corto. C’e bisogno, pero, di
uomini e di donne di fede perché si
rinnovino i prodigi della Scrittura.
Pochi giorni fa, il Papa ha pubblicato
I’esortazione apostolica Evangelii
gaudium , relativa alle conclusioni
dell’Assemblea ordinaria dell’ultimo
Sinodo dei Vescovi, celebrato proprio
sulla nuova evangelizzazione. Vi
incoraggio a conoscere tale scritto
che, senza alcun dubbio, ci offrira
nuove luci per dare nuovo impulso a
questo grande compito.

Non voglio dimenticare che il
prossimo 12 dicembre, festa di
Nostra Signora di Guadalupe, e
I'anniversario della locuzione divina
che san Josemaria — con parole della
Scrittura — udi in fondo all'anima nel
1931, in momenti di gravi difficolta
per lo sviluppo dell’Opera: Inter
medium montium pertransibunt
aquae [12] ; le acque della grazia



passeranno attraverso le montagne,
superando ogni ostacolo, tutto cio
che si oppone al regno di Dio nel
progresso personale e nella vita della
Chiesa e dell'umanita. Perché questa
é la vittoria che ha vinto il mondo: la
nostra fede [13] . Contribuiremo cosi
a realizzare I’aspirazione di nostro
Padre, che cogliamo sulle sue labbra
e dalla sua penna sin dai primi
momenti della fondazione dell’Opus
Dei: Regnare Christum volumus! ,
vogliamo che Cristo regni.

Oggi inizia il tempo di Avvento,
settimane di preparazione al Natale
del Signore. Questi giorni possono
ben servirci, mentre ammiriamo una
volta ancora la bonta e la
misericordia di nostro Padre Dio, che
invia suo Figlio nel mondo, per
rinnovare il nostro desiderio di
aprirci, in ogni momento, alla luce e
alla parola di Dio, soprattutto nella
lettura e nella meditazione della
Sacra Scrittura.



L’'ingresso a queste feste e la
solennita dell’Immacolata
Concezione di Maria, maestra di fede,
nostra speranza ed esempio
meraviglioso di come si puo amare
Dio e il prossimo per amore di Dio,
con il cuore, con la mente e con i
sensi totalmente immersi nel
Signore. Impegniamoci nella
preparazione di questa solennita,
ormai prossima, rivolgendoci con
molto affetto filiale alla nostra Madre
del Cielo.

In questa preghiera dedichiamo uno
spazio piu ampio alla Chiesa e al
Papa, ai suoi collaboratori, alle mie
intenzioni, a tutte le necessita
spirituali e materiali delle donne e
degli uomini del nostro tempo. Non
ci lascino mai indifferenti — grazie a
Dio sono sicuro che non succede - le
difficolta materiali e spirituali,
talvolta autentiche tragedie, che
colpiscono tante persone nel mondo
intero.



Nel mese di dicembre ricorrono
diversi anniversari dell’Opera: tra gli
altri, quello dell’erezione del Collegio
Romano di Santa Maria, nel 1953.
Ringraziamo Dio per tutte le
ricorrenze della storia dell’Opera.

Con tutto il suo affetto, vi benedice
vostro Padre

+ Javier

Roma, 1° dicembre 2013.

© Preelatura Sanctee Crucis et Operis
Dei [1] Lc 17, 5.

[2] Rm 10, 17.
[3]1Gv1,9.

[4] PAPA FRANCESCO, Lett. Enc.
Lumen fidei , 29-VI-2013, n. 4.

[5] Ibid. , n. 17.



[6] SAN JOSEMARIA, Cammino , n.
267.

[7] PAPA FRANCESCO, Lett. enc.
Lumen fidei , 29-VI-2013, n. 46.

[8] SAN JOSEMARIA, Note di un
incontro informale, 17-11-1974.

[9] PAPA FRANCESCO, Lett. enc.
Lumen fidei , 29-VI-2013, n. 18.

[10] SAN ]OSEMARfA, Note di una
meditazione, 26-VII-1937.

[11] Is 59, 1.
[12] Sal 103 (104) 10 (Vg).

[13]1GV5, 4.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-
dicembre-2013/ (20/02/2026)


https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-dicembre-2013/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-dicembre-2013/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-dicembre-2013/

	Lettera del prelato (dicembre 2013)

