
opusdei.org

Lettera del prelato
(dicembre 2012)

Mons. Javier Echevarría
continua il suo
approfondimento del Credo per
l'Anno della fede. In questa
lettera commenta le parole
"Credo in un solo Signore, Gesù
Cristo, unigenito Figlio di Dio,
nato dal Padre prima di tutti i
secoli...".

25/12/2012

Carissimi: Gesù mi protegga le mie
figlie e i miei figli!



Alla vigilia del mio viaggio nel
Principato di Andorra ho lasciato
preparata questa lettera perché vi
fosse inviata il 1° dicembre. Sono
venuto qui, invitato dall’Arcivescovo,
per partecipare alla celebrazione del
75° anniversario dell’arrivo di san
Josemaría in questo Paese, dopo
essere sfuggito – grazie all’evidente
protezione divina – alla triste
persecuzione religiosa durante la
guerra civile spagnola.

Arrivò a Sant Julià de Lòria, primo
centro abitato in territorio
andorrano, la mattina del 2 dicembre
1937; assieme a quelli che lo
accompagnavano, visitò il Santissimo
nella chiesa del villaggio (non poté
celebrare la Messa perché le norme
liturgiche allora vigenti
prescrivevano il digiuno eucaristico
dalla mezzanotte precedente).
Soltanto il giorno dopo, 3 dicembre,
celebrò il Santo Sacrificio, rivestito
con i paramenti sacerdotali, che non



aveva più potuto indossare da molti
mesi. Questa prima Messa ad
Andorra ebbe luogo nella chiesa di
Les Escaldes, un paese nei dintorni
della capitale, dove avevano trovato
alloggio.

Desidero cominciare la lettera con
questi ricordi perché così possiamo
ringraziare molto Dio che, per
intercessione della Santissima
Vergine Maria, si prese cura di san
Josemaría con una provvidenza
speciale in quei difficili mesi.
Seguiamo l’esempio di fedeltà del
nostro fondatore, abbandonandoci
sempre con assoluta fiducia nelle
mani di Dio, specialmente quando le
circostanze ci appaiono più aspre.
Una buona lezione ci hanno lasciato
anche quei primi che arrivarono
negli anni ‘30, quando ormai l’Opera
“camminava”, per la grande fede che
ebbero in Dio e in san Josemaría,
quando non c’era “nient’altro” che la



fede di nostro Padre: magari tutte e
tutti noi fossimo strumenti leali.

Il mese scorso vi ho invitato a
considerare il primo articolo del
Credo, fondamento di tutto il nostro
credere. «Noi crediamo in un solo
Dio, Padre, Figlio e Spirito Santo,
Creatore delle cose visibili, come
questo mondo ove trascorre la nostra
vita fuggevole, delle cose invisibili
quali sono i puri spiriti, chiamati
altresì angeli, e Creatore in ciascun
uomo dell’anima spirituale e
immortale» [1] . Così, nel 1968, Paolo
VI iniziava il Credo del Popolo di Dio
a conclusione dell’anno della fede
che aveva indetto per commemorare
il XIX centenario del martirio dei
santi Apostoli Pietro e Paolo.

Consapevole dell’inesauribile
ricchezza contenuta nella
rivelazione, e continuamente
assistita dal divino Paraclito, la
Chiesa ha approfondito con la



ragione il mistero della Trinità.
Grazie allo sforzo di generazioni di
santi – Padri e Dottori della Chiesa –,
è riuscita a illuminare in qualche
modo questo grande mistero della
nostra fede, davanti al quale – lo
diceva nostro Padre – “restiamo
stupefatti” ogni giorno, mentre ci
viene voglia di aumentare la nostra
vicinanza a ciascuna delle tre
Persone divine.

«Dio è unico ma non solitario» [2] ,
afferma un antichissimo simbolo
della fede. Nel commentarlo, il 
Catechismo della Chiesa Cattolica
spiega che le cose stanno così perché
«“Padre”, “Figlio” e “Spirito Santo”
non sono semplicemente nomi che
indicano modalità dell’Essere divino;
essi infatti sono realmente distinti tra
loro: “il Figlio non è il Padre, il Padre
non è il Figlio, e lo Spirito Santo non
è il Padre o il Figlio”» [3] . Non potete
immaginare la gioia del nostro
fondatore, a Marsiglia, quando vide



in un disegno, intagliato su pietra, il
riferimento alla Trinità, che poi volle
collocare nella cripta della Chiesa
prelatizia.

Continuo ora con il secondo articolo
del Credo: Credo in un solo Signore,
Gesù Cristo, unigenito Figlio di Dio,
nato dal Padre prima di tutti i secoli:
Dio da Dio, Luce da Luce, Dio vero da
Dio vero, generato, non creato, della
stessa sostanza del Padre; per mezzo
di Lui tutte le cose sono state create
[4] .

In Dio la generazione è
assolutamente spirituale. Per questo,
«per analogia con il processo
gnoseologico della mente umana, per
cui l’uomo, conoscendo se stesso,
produce un’immagine di se stesso,
un’idea, un “concetto” [...], che dal
latino verbum viene spesso chiamato
verbo interiore, noi osiamo pensare
alla generazione del Figlio , o
“concetto” eterno e Verbo interiore di



Dio. Dio, conoscendo Se stesso,
genera il Verbo-Figlio, che è Dio come
il Padre. In questo generare, Dio è
nello stesso tempo Padre, come Colui
che genera, e Figlio, come Colui che è
generato, nella suprema identità
della Divinità, che esclude una
pluralità di “dei”. Il Verbo è il Figlio
della stessa sostanza del Padre ed è
con Lui il Dio unico della rivelazione
dell’Antico e del Nuovo Testamento» 
[5] . Ora non mi soffermo sulla
Persona dello Spirito Santo, unico
Dio con il Padre e con il Figlio.

Non è certamente possibile eliminare
l’oscurità cui va incontro la nostra
mente quando pensa a Colui che
abita una luce inaccessibile [6] . Né
l’intelligenza degli uomini, né quella
degli angeli, né quella di qualsiasi
altra creatura, è capace di
comprendere l’inesauribile Essenza
divina: se lo comprendi, non è Dio ,
afferma un noto aforisma. Eppure le
nostre anime, create da Dio e per Dio,



hanno il desiderio di conoscere
meglio il loro Creatore e Padre, per
amarlo e glorificarlo di più; di vedere
la Trinità e godere della sua presenza
eterna.

A tal proposito Benedetto XVI
incoraggia noi credenti a non
accontentarci mai della conoscenza
di Dio che abbiamo potuto
raggiungere. Le gioie più vere –
diceva in una recente udienza – sono
capaci di liberare in noi quella
sana inquietudine che porta ad
essere più esigenti – volere un
bene più alto, più profondo – e
insieme a percepire con sempre
maggiore chiarezza che nulla di
finito può colmare il nostro cuore.
Impareremo così a tendere,
disarmati, verso quel bene che non
possiamo costruire o procurarci
con le nostre forze; a non lasciarci
scoraggiare dalla fatica o dagli
ostacoli che vengono dal nostro
peccato [7] .



Sant’Ireneo di Lione, uno dei primi
Padri che si sforzò di penetrare il
mistero dell’azione creatrice della
Trinità, spiegava che «non esiste che
un solo Dio [...]: Egli è il Padre, è Dio,
il Creatore, l’Autore, l’Ordinatore.
Egli ha fatto ogni cosa da se stesso ,
cioè con il suo Verbo e la sua
Sapienza, “per mezzo del Figlio e
dello Spirito”» [8] . Poi, ricorrendo a
un modo figurato, metaforico, di
esprimersi – dato che non esiste
nessuna disuguaglianza fra le
Persone divine –, aggiungeva che il
Figlio e il Paraclito sono nella
creazione come le “mani” del Padre.
Così riporta il Catechismo della
Chiesa Cattolica , che conclude: «La
creazione è l’opera comune della
Santissima Trinità» [9] . In questa
assoluta unità di azione, l’opera
creatrice viene attribuita a ogni
Persona divina secondo ciò che è
proprio a ciascuna di esse. E così si
dice che spetta al Padre come
Principio ultimo dell’essere, al Figlio



come Modello supremo e allo Spirito
Santo come Amore che spinge a
comunicare beni alle creature.

Meditiamo, figlie e figli miei, con una
disposizione di profonda adorazione,
queste grandi verità. Ripeto che
dobbiamo pregare Dio, come
consigliava san Josemaría, di farci
sentire il bisogno di dialogare con
ognuna delle Persone divine,
distinguendole. In principio era il
Verbo, e il Verbo era presso Dio e il
Verbo era Dio [...]. Tutto è stato fatto
per mezzo di Lui, e senza di Lui niente
è stato fatto di tutto ciò che esiste
[10] . In Dio Figlio, con il Padre e lo
Spirito Santo, nell’onnipotenza,
sapienza e amore dell’unico Dio, sta
l’origine e il fine ultimo di tutte le
creature, spirituali e materiali, e
soprattutto degli uomini e delle
donne.

È così grande la bontà di Dio, che ha
voluto creare i nostri progenitori a



sua immagine e somiglianza [11] , e
ha lasciato in loro una impronta
profonda, una partecipazione della
Sapienza increata che è il Verbo,
infondendo nelle loro anime
l’intelligenza e la volontà libera.
Eppure sono molti coloro che fingono
di non conoscerlo, che lo ignorano o
che lo mettono tra parentesi, volendo
porre l’uomo al centro di tutto. Come
dispiaceva a nostro Padre una tale
meschina idea di alcune persone! Vi
si riferiva per esempio, in una
riunione familiare all’inizio del 1973,
facendo a voce alta la sua orazione
personale: Alcuni vogliono una
Chiesa antropocentrica invece che
teocentrica. È una pretesa
assurda. Tutte le cose sono state
fatte da Dio e per Dio: omnia per
ipsum facta sunt, et sine ipso
factum est nihil, quod factum est (
Gv 1, 3). È un tremendo errore far
diventare l’uomo il vertice di tutto.
Non vale la pena lavorare per
l’uomo, e basta. Dobbiamo



lavorare per l’uomo, ma per
amore di Dio. Altrimenti non si fa
nulla di utile, è impossibile
perseverare [12] .

Il Signore si aspetta che noi cristiani
lo innalziamo nuovamente – con la
preghiera, con la mortificazione, con
il lavoro professionale santificato – al
vertice di tutte le attività umane,
affinché regni nelle profondità dei
cuori, che vivifichiamo, con la sua
dottrina, la società civile e le sue
istituzioni. Da noi dipende in parte
– vi ripeto con san Josemaría – che
molte anime non rimangano più
nelle tenebre, ma camminino per
le vie che portano alla vita eterna
[13] . Con quanta devozione
recitiamo l’orazione delle Preci Ad
Trinitatem Beatissimam ? La
ringraziamo per la sua perfezione
infinita? Amiamo profondamente
questo mistero centrale della fede e,
quindi, della nostra vita?



Domani comincia l’Avvento, il tempo
liturgico che ci prepara alla Natività
del Signore. La prima settimana ci
anticipa gli avvenimenti che avranno
luogo alla fine dei tempi, quando
Cristo verrà nella sua gloria per
giudicare gli uomini e prendere
possesso del suo regno. Vegliate in
ogni momento pregando, perché
abbiate la forza [...] di comparire
davanti al Figlio dell’Uomo [14] . E
aggiunge: il cielo e la terra
passeranno, ma le mie parole non
passeranno [15] . Sappiamo che
nella Bibbia la Parola di Dio è
all’origine della creazione: tutte le
creature, a partire dagli elementi
cosmici – sole, luna, firmamento –
obbediscono alla Parola di Dio,
esistono in quanto “chiamati” da
essa. Questa potenza creatrice
della Parola divina si è concentrata
in Gesù Cristo, Verbo fatto carne, e
passa anche attraverso le sue
parole umane, che sono il vero
“firmamento” che orienta il



pensiero e il cammino dell’uomo
sulla terra [16] . Meditiamo, dunque,
con frequenza, le parole di Cristo
raccolte nel Vangelo e, in generale,
nel Nuovo Testamento. Facciamo in
modo da trarre luci nuove da questa
considerazione, per applicarle alla
nostra esistenza quotidiana. Vi
suggerisco che, seguendo l’esempio
di nostro Padre, ogni momento di
meditazione sia un dialogo vissuto
con impegno: il Signore ci vede, ci
ascolta, è con noi, siamo figlie e figli
suoi.

Non dimentichiamo che, a partire dal
giorno 17, la Chiesa intona le
cosiddette antifone maggiori , con le
quali si prepara direttamente alla
Natività del Signore. La prima è
questa: O Sapienza, che esci dalla
bocca dell'Altissimo, ti estendi ai
confini del mondo, e tutto disponi con
soavità e con forza: vieni, insegnaci la
via della saggezza [17] . È una
pressante invocazione al Verbo



incarnato, la cui nascita dalla
Vergine Maria stiamo per
commemorare. Infatti la Sapienza
che nasce a Betlemme è la
Sapienza di Dio [...], cioè un
disegno divino, che è rimasto a
lungo nascosto e che Dio stesso ha
rivelato nella storia della salvezza.
Nella pienezza dei tempi, questa
Sapienza ha assunto un volto
umano, il volto di Gesù [18] .

Prepariamoci con fede a questa
grande festa, che è per antonomasia
la festa della gioia. Viviamola con
tutta l’umanità. Viviamola con tutti i
fedeli dell’Opera. Andiamo a questo
appuntamento con la ferma
decisione di contemplare la
grandezza infinita e l’umiltà di Gesù
Cristo, che ha assunto la nostra
natura – altra manifestazione di
come ci ama –, e non stanchiamoci di
guardare a Maria e a Giuseppe,
splendidi maestri di preghiera, di
amore di Dio.



La Parola che si fa carne è il Verbo
Eterno di Dio, che ci ha guadagnato
la condizione di essere in Lui figli di
Dio: Quale grande amore ci ha dato il
Padre per essere chiamati figli di Dio,
e lo siamo realmente ! [19] . E san
Josemaría commenta: Figli di Dio,
fratelli del Verbo fatto carne, di
Colui di cui fu detto : in Lui era la
vita, e la vita era la luce degli
uomini ( Gv 1, 4). Figli della luce,
dunque, e fratelli della luce;
portatori dell’unica fiamma
capace di accendere i cuori degli
uomini [20] . Desidero che non
manchiamo a questo appuntamento
della celebrazione dell’arrivo di Dio
sulla terra: riflettiamo in questi
giorni sull'impegno che mettiamo per
migliorare il nostro stare con Gesù,
vivere con Gesù, essere di Gesù.

A metà del mese appena trascorso,
ho fatto un viaggio a Milano, dove mi
aspettavano da tempo. Sono rimasto
soltanto un fine settimana, ma molto



intenso, perché ho avuto la
possibilità di riunirmi con le mie
figlie e i miei figli del nord Italia e
con molte altre persone che
frequentano i mezzi di formazione
della Prelatura. Ho cercato di
spingerli ad approfondire questo
Anno della fede, chiedendo al
Signore grazie abbondanti affinché
nelle menti e nelle vite di tutti
mettano radici più profonde le tre
virtù teologali e Dio ci faccia essere
migliori figli suoi.

Anno della fede, Natale: quale
grandiosa opportunità per curare
meglio l’apostolato, per sentirci più
strettamente uniti all’umanità intera!

Non dimentico di chiedervi di
aiutarmi a ottenere la realizzazione
delle intenzioni che ho nell’anima,
convinto che dobbiamo essere, nella
Chiesa e con la Chiesa, acies ordinata
[21] , un esercito di pace e di gioia al
servizio delle anime. Percorriamo la



Novena dell’Immacolata tenendoci
stretti alle mani della Madonna,
ringraziandola per la sua santa
risposta.

Con tutto il suo affetto, vi benedice

Vostro Padre

+Javier

Andorra, 1° dicembre 2012.

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei

[1] Paolo VI, Professio fidei , 30-
VI-1968.

[2] Fides Damasi (DS 71). Simbolo di
fede attribuito al Papa san Damaso.

[3] Catechismo della Chiesa Cattolica ,
n. 254. Il testo citato proviene dal
Concilio XI di Toledo, anno 675 (DS
530).



[4] Messale Romano, Simbolo niceno-
costantinopolitano .

[5] Beato Giovanni Paolo II, Discorso
durante l’udienza generale, 6-
XI-1985, n. 3.

[6] 1 Tm 6, 16.

[7] Benedetto XVI, Discorso durante
l’udienza generale, 7-XI-2012.

[8] Sant’Ireneo di Lione, Adversus
haereses 2, 30, 9 (PG 7, 822).

[9] Catechismo della Chiesa Cattolica ,
n. 292; cfr. Sant’Ireneo di Lione, 
Adversus haereses 4, 20, 1 (PG 7,
1032).

[10] Gv 1, 1-3.

[11] Cfr. Gn 1, 26.

[12] San Josemaría, Appunti di una
riunione familiare, 1-I-1973.



[13] San Josemaría, Lettera 11-
III-1940 , n. 3.

[14] Messale Romano, I Domenica
d’Avvento, Vangelo (C) ( Lc 21, 36).

[15] Mc 13, 31.

[16] Benedetto XVI, All’Angelus, 18-
XI-2012.

[17] Liturgia delle Ore, Vespri del 17
dicembre, Antifona ad Magnificat .

[18] Benedetto XVI, Omelia ai Vespri
del 17-XII-2009.

[19] 1 Gv 3, 1.

[20] San Josemaría, È Gesù che passa ,
n. 66.

[21] Ct 6, 4.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-
dicembre-2012/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-dicembre-2012/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-dicembre-2012/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-dicembre-2012/

	Lettera del prelato (dicembre 2012)

