
opusdei.org

Lettera del prelato
(dicembre 2011)

Nella lettera di dicembre, il
prelato ci esorta a preparare la
nascita di Gesù, vivendo bene
l'Avvento e la festa
dell'Immacolata.

27/12/2011

Carissimi: Gesù mi protegga le mie
figlie e i miei figli!

Abbiamo cominciato il tempo di
Avvento, che ci chiama a rinnovare
la nostra speranza: non una speranza
effimera, passeggera, ma una fiducia



sicura, perché proviene da Dio.
Questa gioiosa attesa, così tipica delle
settimane che precedono il Natale, è
l’atteggiamento fondamentale del
cristiano che desidera vivere con
frutto il rinnovato incontro con
Colui che viene ad abitare in
mezzo a noi: Cristo Gesù, il Figlio
di Dio fatto uomo [1] .

La scorsa domenica, nella prima
lettura della Messa, abbiamo letto
alcune parole di Isaia, addolorato per
la situazione del popolo eletto. Quegli
uomini e donne avevano indurito i
loro cuori e si erano allontanati da
Dio; il profeta si dirige dunque al
Signore, chiedendogli che li converta:
Ritorna per amore dei tuoi servi, per
amore delle tribù, tua eredità. Se tu
squarciassi i cieli e scendessi! Davanti
a te sussulterebbero i monti [2] . Tale
clamore, in un modo o nell’altro,
risuona frequentemente durante
queste settimane; e anche noi, attenti
alla voce della Chiesa, ripetiamo con



sincerità: Veni, Domine, et noli
tardare. Relaxa facinora plebi tuae
[3] ; vieni, Signore, non tardare;
allevia i duri carichi che pesano sul
tuo popolo. Ci assicura la Liturgia: 
Ecco viene il Signore onnipotente:
sarà chiamato Emmanuele, Dio-con-
noi [4] . Ed è così: Il Salvatore viene
per ridurre all’impotenza l’opera
del male e tutto ciò che ancora può
tenerci lontano da Dio, per
restituirci all’antico splendore e
alla primitiva paternità [5] .

Quante volte abbiamo già invocato,
con il cuore o con le labbra: Veni,
Domine Iesu [6] ? Gustiamo la frase
della Scrittura che la liturgia applica
all’attesa della nascita di Cristo: 
Stillate dall’alto, o cieli, la vostra
rugiada e dalle nubi scenda a noi il
Giusto; si apra la terra e germogli il
Salvatore [7] . Il firmamento si è
aperto, venti secoli fa, per la venuta
del Redentore nel mondo, e questo
accade ogni giorno, quando Gesù ci si



avvicina con la sua presenza
sacramentale nella Sacra Eucaristia.
A ciascuna e a ciascuno, pertanto,
spetta il compito di spalancare il
proprio cuore perché si imbeva di
questa rugiada divina che vuole
renderci efficaci. Perciò, il miglior
modo di prepararci alla venuta
spirituale di Gesù nel prossimo
Natale, consiste nel disporre nel
modo migliore le nostre anime e i
nostri corpi, per riceverlo con
rinnovato fervore, ogni giorno, nella
Sacra Comunione. Come stai vivendo
queste giornate? Come desideri che
l’umanità accolga il Signore?
Approfitti delle luci e degli addobbi
sparsi per le strade per chiedere che
Dio ottenga la risposta che merita
dalle sue creature?

Nostro Padre ci incoraggiava ad
approfittare di queste settimane per 
costruire con il cuore un Presepe
per il nostro Dio. Vi ricordate di
quando eravate piccoli? Con quale



incanto sapevamo preparare la
Grotta di Betlemme, con le sue
montagne di sughero, con le sue
piccole casette, e con tutte quelle
figure accanto alla mangiatoia
dove Dio volle nascere! [8] . E si
soffermava poi su di una
considerazione che può essere
applicata a tutti i fedeli: So bene che,
più il tempo passa, essendo l’Opus
Dei nato per cristiani adulti che
per amore di Dio sono capaci di
farsi bambini, le mie figlie e i miei
figli vanno facendosi ogni giorno
più piccoli. Con uno slancio
maggiore di quello della nostra
infanzia, avremo preparato la
Grotta di Betlemme nell’intimità
della nostra anima [9] .

Meditando lo straordinario
avvenimento che commemoriamo, il
Papa invita a pensare che 
l’adempimento della parola che
inizia nella notte di Betlemme è al
contempo immensamente più



grande e – dal punto di vista del
mondo – più umile di ciò che la
parola profetica lasciava intuire
[10] . Isaia, e gli altri profeti, solo
accennarono a quel che sarebbe
accaduto con la Natività. Il
compimento di quella parola
nasconde una forza più grande,
incommensurabile, perché, con
l’incarnazione e la nascita del Verbo, 
l’infinita distanza tra Dio e l’uomo
è superata. Dio non si è soltanto
chinato verso il basso, come dicono
i Salmi; Egli è veramente “disceso”,
entrato nel mondo, diventato uno
di noi per attrarci tutti a sé [11] .
D’altronde, tutto si è svolto nella più
profonda umiltà: questo Dio
sapientissimo, onnipotente ed eterno,
si offre a noi come bimbo appena
nato, inerme, bisognoso di braccia
umane che lo accolgano e di cuori
che lo amino veramente. Come Maria
e Giuseppe nella notte di Betlemme,
così noi dobbiamo comportarci nel
silenzio della preghiera, della nostra



presenza di Dio lungo la giornata, e
nel riceverlo sacramentalmente
nell’Eucaristia. Lo stesso fatto di
comporre il presepe nelle nostre case
dimostra che Dio si avvicina a noi,
ma è anche espressione del
rendimento di grazie a Colui che
ha deciso di condividere la nostra
condizione umana, nella povertà e
nella semplicità [12] .

Ci stiamo anche preparando
all’imminente festa dell’Immacolata.
Il nostro cuore di figli si colma di una
gioia particolare in questa solennità,
perché nella Vergine Santissima
vediamo riflesse la grandezza e
l’umiltà con cui suo Figlio discese
sulla terra. Grandezza di Maria: la
Purissima, la Tutta Santa, la creatura
più eccelsa. La sua dignità è tanto
grande che il popolo cristiano la
acclama dicendo: più di Te soltanto
Dio! Somma umiltà della Vergine di
Nazaret che, pur essendo stata scelta
dall’eternità per essere Madre di Dio,



si considera e si definisce serva del
Signore. Quante lezioni, figlie e figli
miei, dobbiamo imparare con
continuità da nostra Madre, e
particolarmente adesso, nei giorni
che precedono la sua festa!
Chiediamole di non dimenticarle, di
metterle anzi in pratica.

Mi ricordo che, proprio in questi
giorni, durante l’anno 1931 – sono
trascorsi ottant’anni – san Josemaría
scrisse alcune considerazioni sui
misteri del Rosario, che d’allora
hanno aiutato innumerevoli persone
a intraprendere vie di
contemplazione. Vi suggerisco,
durante queste feste, di sforzarvi per
vivere con più calma e attenzione
questa devozione mariana. Un
giorno, rispondendo a una domanda,
nostro Padre spiegava: Il Rosario è
una preghiera molto gradita da
Maria Santissima, radicata nella
vita dei cattolici da molti secoli.
Contemporaneamente, è una



meditazione dei misteri della vita
del Signore e di sua Madre.
Pertanto, lo raccomando con tutto
il cuore, anche come preghiera che
si può fare in famiglia, anche se
non dovete obbligarvi i vostri figli.
(…). Se vogliono seguire gli altri, lo
facciano; altrimenti no, lasciateli
stare, che poi arriveranno.
Dev’essere un qualcosa di voluto
[13] .

Per il suo grande rispetto alla libertà
delle anime, il nostro fondatore
aggiungeva che in questo, come in
tutte le pratiche di pietà, ciascuno
deve seguire il proprio personale
cammino. E aggiungeva: Ho sì
consigliato un modo di recitarlo,
però a nessuno dico che questo
deve necessariamente essere il suo
modo pratico di farlo, perché ci
possono essere altre mille diverse
maniere. Le anime, pur essendo
simili, hanno tutte un cammino
differente. Tu segui quello che



preferisci, nella recita del Rosario
e in tutto il resto. Cerca, se ti
interessa, di meditare un poco le
preghiere che compongono il
Rosario, in esso poste dalla
Chiesa. Prega tranquillamente i
Padrenostri e le Avemarie. Se ti
distrai, ricomincia come puoi. E se
magari ti sei distratto tutto il
tempo, hai ugualmente pregato:
sei comunque rimasto a fare una
gran serenata in onore della
Madre di Dio [14] .

Durante l’Avvento, tornano presenti,
con vivezza, i misteri gaudiosi del
Rosario; soprattutto durante l’ultima
settimana, quando la liturgia
intensifica la preparazione
immediata al Natale. Cerchiamo
davvero di contemplarli con tutto il
nostro impegno. Per aiutarmi e
aiutarvi, vi trascrivo uno dei
commenti di nostro Padre a queste
scene.



Ricordate i misteri gaudiosi: ci
stupisce l’umiltà di Gesù, che
semetipsum exinanivit formam
servi accipiens : annichilì Se stesso
prendendo la forma di servo,
assumendo carne come la nostra.
Senza il peccato, ma uguale alla
nostra. Umiltà che lo fa rimanere,
come tutti, il tempo necessario nel
grembo di sua Madre.
Contempliamo sua Madre, che si
umilia e si reca sulle montagne
della Giudea a trovare sua cugina,
santa Elisabetta. Contempliamo…
e ci commuove, quella scena
incantevole dove è composto il
Magnificat . Poi nasce Gesù: come
noi, ma in maggior povertà;
lontano da casa, in un luogo
sperduto. Non erat eis locus in
diversorio : non c’era posto per
loro in albergo. Pur essendo della
stirpe regale di Davide, il Signore
volle nascere e vivere povero.
Questo fa sì che, quando gli
evangelisti, ispirati dallo Spirito



Santo, raccontano la storia degli
antenati di Gesù, compaiano nel
testo diverse donne che non sono
proprio un modello di virtù;
alcune di loro non lo sono proprio
per niente. Questo perché noi
impariamo ad amare, a
comprendere, e, attraverso Gesù,
a saper perdonare le persone. In
seguito, vediamo come la
Santissima Vergine si rechi al
Tempio per purificarsi: quando
più puro di Lei vi è soltanto Dio.
Modello di umiltà! E noi, pieni di
superbia… Infine, dopo queste
scene intrise di umiltà, la nostra
anima trabocca di generosità, per
occuparci delle cose di Dio, come
fece il Bambino, quando lo
trovano nel Tempio, dopo tre
giorni di ricerche. Questo è il tema
dell’ultimo mistero: non sapevate
che devo occuparmi delle cose del
Padre mio che sta nei Cieli? [15] .



La novena dell’Immacolata è una
dimostrazione di affetto filiale a
Nostra Signora. Tuttavia non
dimentichiamo che è molto più
importante quello che riceviamo
da Maria, rispetto a ciò che le
offriamo. Lei, infatti, ci dona un
messaggio destinato a ciascuno di
noi. (…). E che cosa ci dice Maria?
Lei ci parla con la Parola di Dio ,
che si è fatta carne nel suo grembo.
Il suo “messaggio” non è altro che
Gesù, Lui che è tutta la sua vita. E’
grazie a Lui e per Lui che lei è
l’Immacolata. E come il Figlio di
Dio si è fatto uomo per noi, così
anche lei, la Madre, è stata
preservata dal peccato per noi, per
tutti, quale anticipo della salvezza
di Dio per ogni uomo [16] .

Così, vivendo con intensità,
personalmente, la novena
dell’Immacolata, ci prepariamo
molto bene al Natale. Inoltre –
l’esperienza lo dimostra ampiamente



– la novena ci offre un’ulteriore
occasione per compiere un costante
apostolato personale. La Vergine
attrae sempre le anime e le conduce
a Gesù. Cerchiamo di unire
fortemente questi due aspetti – il
dialogo con Nostra Signora e l’anelito
apostolico –, ora, e durante l’intera
nostra vita. Meditiamo alcune parole
di nostro Padre, che nascondono una
forza straordinaria e sfidano la
nostra risposta quotidiana. Il mondo
è come una grande bocca assetata,
assetata di Cristo, e noi cristiani
siamo l’acqua che ne spegne la
sete. Ci attende. Domani, dove
sarai ad accendere questo fuoco
d’amore di Cristo? Se non avverti
ora fame proselitista, è cattivo
segno. Siamo fango della terra, ma
nelle mani del Maestro Divino
daremo luce agli occhi degli
uomini, che sono ciechi e non
scorgono lo splendore della verità
[17] .



In novembre è iniziato il lavoro
stabile della Prelatura in Sri Lanka.
Rendiamo davvero grazie a Dio
perché, il medesimo giorno
dell’arrivo dei vostri fratelli, si è
potuto porre il Santissimo
Sacramento nell’oratorio del nuovo
Centro: un tabernacolo in più nelle
immense terre d’Asia! Affido questi
inizi alla Vergine Immacolata, così
come l’espansione apostolica che, per
sua intercessione, cerchiamo di
portare a compimento in tanti
luoghi.

Figlie e figli miei: le anime ci
aspettano, ti aspettano. Viviamo
nell’anelito di amare, ogni giorno, il
Sacrificio del Calvario. Nel 1937,
nostro Padre poté celebrare per la
prima volta la Santa Messa con i
debiti paramenti, il 3 dicembre, dopo
i mesi di persecuzione religiosa
sofferti in Spagna. L’ho udito
menzionare con immensa
gratitudine le facilitazioni a lui



offerte dal sacerdote di Andorra, per
cui poi pregò quotidianamente il
Signore.

Continuate a pregare per la Persona
e le intenzioni del Papa, per i suoi
collaboratori nel governo della
Chiesa, per i frutti spirituali del suo
recente viaggio in Africa. Non
dimenticatevi di unirvi alle mie
petizioni al Signore perché – come vi
ho già detto tante volte – sono molte
e tutte finalizzate a dare a Dio tutta
la gloria.

Con grande affetto, vi benedice

vostro Padre

+ Javier

Roma, 1° dicembre 2011.

[1] BENEDETTO XVI, Discorso
durante l’udienza generale, 22-
XII-2010.



[2] MESSALE ROMANO, Prima
domenica di Avvento, Prima lettura
(B) ( Is 63, 17-19).

[3] LITURGIA DELLE ORE, Prima
domenica di Avvento, Ad Nonam ,
Responsorio breve.

[4] MESSALE ROMANO, 21 dicembre, 
Antifona d’ingresso (cfr. Is 7, 14; 8,
10).

[5] BENEDETTO XVI, Discorso
durante l’udienza generale, 22-
XII-2010.

[6] Ap 22, 20.

[7] MESSALE ROMANO, Quarta
domenica di Avvento, Antifona
d’ingresso ( Is 45, 8).

[8] SAN JOSEMARÍA, Appunti di una
meditazione, 25-XII-1973.

[9] Ibid. [10] BENEDETTO XVI, Omelia
nella Natività del Signore, 24-
XII-2010.



[11] Ibid. [12] BENEDETTO XVI,
Discorso durante l’udienza generale,
22-XII-2010.

[13] SAN JOSEMARÍA, Appunti
raccolti durante un incontro
informale, 17-XI-1972.

[14] SAN JOSEMARÍA, Note raccolte
durante un incontro informale, 9-
X-1972.

[15] SAN JOSEMARÍA, Note raccolte
durante un incontro informale, 16-
XI-1967.

[16] BENEDETTO XVI, Discorso
dinnanzi all’immagine
dell’Immacolata, Roma, 8-XII-2010.

[17] SAN JOSEMARÍA, Note di una
meditazione predicata, 24-X-1942.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-
dicembre-2011/ (26/12/2025)

https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-dicembre-2011/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-dicembre-2011/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-dicembre-2011/

	Lettera del prelato (dicembre 2011)

