
opusdei.org

Lettera del prelato
(dicembre 2008)

La prossima venuta del Signore
a Natale è un'occasione per
rinnovare il nostro impegno
nell'"unire il divino all’umano
nella nostra esistenza
quotidiana", come scrive nella
sua lettera il prelato. mons.
Echevarría invita a farlo con
semplicità, speranza e
responsabilità.

01/01/2009

Carissimi: Gesù mi protegga le mie
figlie e i miei figli!



È terminato l’anno mariano
nell’Opera, con cui abbiamo voluto
ringraziare Dio, per intercessione
della Santissima Vergine Maria, per i
venticinque anni dall’erezione
dell’Opus Dei in Prelatura personale.
Spero che, per la bontà del Signore,
tutti abbiamo fatto progressi
nell’affetto e nella devozione a nostra
Madre, che portano necessariamente
a intrattenere un rapporto più intimo
e personale, più innamorato, con suo
Figlio Gesù.

Ora ci prepariamo alla solennità
dell’Immacolata Concezione: una
nuova occasione perché, nel fondo
della nostra anima, prenda dimora
più salda la devozione mariana, che
caratterizza i cattolici ed è una parte
molto importante dell’eredità
spirituale del nostro fondatore.
Sappiamo che San Josemaría non si
proponeva mai come esempio:
l’unico Modello è Gesù, ci ripeteva.
Tuttavia, non esitava ad affermare: 



Se voglio che mi imitiate in
qualcosa, è nell’amore che ho per
la Madonna. Così grande era il suo
affetto filiale per nostra Madre!
Chiediamo, per la sua intercessione,
che in questi giorni di preparazione
alla grande festa dell’8 dicembre, si
operi in noi una crescita continua
della devozione mariana e dello zelo
apostolico. Incoraggiamo anche altre
persone perché, mediante un dialogo
più fiducioso con Maria,
intraprendano cammini di vita
interiore o vi progrediscano.

Ieri è iniziato l’Avvento, tempo
liturgico particolarmente adatto per
accrescere la speranza teologale.
Questa virtù ci fa aspirare con tutte
le nostre forze alla felicità eterna,
che il Signore ha promesso a chi
compie la sua Volontà. Come ha
scritto il Santo Padre proprio un
anno fa, noi abbiamo bisogno delle
speranze – più piccole o più grandi
– che, giorno per giorno, ci



mantengono in cammino. Ma senza
la grande speranza, che deve
superare tutto il resto, esse non
bastano. Questa grande speranza
può essere solo Dio, che abbraccia
l’universo e che può proporci e
donarci ciò che, da soli, non
possiamo raggiungere [1].

Diamo inizio, perciò, a questo tempo
liturgico riaffermando il desiderio
del Cielo. Non facciamo un fine delle
cose di quaggiù: tutti gli obiettivi che
possiamo raggiungere ci aiutino a
percorrere la via che porta in Cielo.
Uno solo è il fine ultimo della nostra
vita: possedere e godere di Dio per
tutta l’eternità. Ecco la meta
definitiva cui dobbiamo aspirare
ogni giorno e in vista della quale
dobbiamo mettere tutto –
assolutamente tutto, senza nulla
trattenere – al servizio del Regno di
Dio.



Il Catechismo della Chiesa Cattolica
riassume il senso di queste settimane
con le seguenti parole: «La Chiesa,
celebrando ogni anno la Liturgia
dell’Avvento, attualizza questa attesa
del Messia: mettendosi in comunione
con la lunga preparazione della
prima venuta del Salvatore, i fedeli
ravvivano l’ardente desiderio della
sua seconda venuta» [2]. È tempo di
preparazione al Natale, tempo
propizio per alimentare la speranza
della venuta del nostro Redentore,
che avrà luogo alla fine dei tempi,
per giudicare i vivi e i morti e per
instaurare pienamente il suo Regno,
perché Dio sia tutto in tutti [3].

La prima parte dell’Avvento, fino al
16 dicembre, si concentra sull’ultima
venuta del Signore. La liturgia della
Messa, soprattutto la domenica, ci
presenta passi dell’Antico e del
Nuovo Testamento mirati a
prepararci a quell'incontro. A partire
dal 17 dicembre cambia il contenuto



delle letture, che ci predispongono
direttamente alla venuta spirituale di
Gesù nel Natale: due aspetti
intimamente uniti che possono
orientare molto bene la nostra
orazione durante il mese di
dicembre. Quanto vivamente
desideriamo stare con Dio già qui in
terra? Cerchiamo il suo Volto in tutto
quanto accade? Cerchiamo in tutti i
modi di non perdere la pace, certi
che Lui è venuto e verrà per tutti?

La considerazione dei novissimi –
delle cose ultime che devono
accadere alla fine dei tempi e prima,
per ciascuno, il giorno della morte –
non deve trasformarsi in motivo di
timore o di inquietudine. Nulla di più
lontano dall’intenzione della Chiesa
nel proporci tali verità. Sono,
piuttosto, un richiamo al senso di
responsabilità personale, perché ci
decidiamo a dedicarci con maggior
costanza alla nostra santificazione e
all'apostolato.



Poche settimane fa, riassumendo la
dottrina di San Paolo sui novissimi,
Benedetto XVI invitava i cristiani a
meditare tre grandi certezze della
nostra fede in rapporto con questo
tema. La prima è la certezza che
Gesù è risorto, è col Padre, e
proprio così è con noi, per sempre.
E nessuno è più forte di Cristo, (…).
Siamo perciò sicuri, liberati dalla
paura [4].

Come possiamo temere Dio nostro
Padre, che ha dimostrato tanto
spesso e in modo così evidente il suo
amore per noi, fino al punto di
inviare il suo Figlio nel mondo per
salvarlo? La fede in Cristo risorto è il
miglior antidoto contro tutte le
paure. Fu così agli inizi della
predicazione evangelica, in un
mondo dominato dal timore fatalista
del cieco destino, e così deve
accadere di nuovo oggi, in un mondo
in cui tante persone vivono piene di
apprensione per il futuro o vanno



avanti irresponsabilmente come se
tutto finisse quaggiù. Il Signore è
mia luce e mia salvezza, di chi avrò
paura? (Sal26, 1), si domandava San
Josemaría, con le parole del salmo. E
rispondeva: Di nessuno. Parlando
in questo modo con il Padre
celeste, non avremo paura di
niente e di nessuno [5]. Pertanto,
poteva aggiungere, un figlio di Dio
non ha paura della vita e non ha
paura della morte, perché il
fondamento della sua vita
spirituale è il senso della filiazione
divina: Dio è mio Padre, egli
pensa, ed è l’Autore di ogni bene, è
tutta la Bontà [6].

In secondo luogo – prosegue il Papa
approfondendo le ragioni
dell’ottimismo cristiano –, la
certezza che Cristo è con me. E
come in Cristo il mondo futuro è
già cominciato, questo dà anche
certezza della speranza. Il futuro
non è un buio nel quale nessuno si



orienta. Non è così [7]. Per chi crede
in Cristo e vive di Cristo, il futuro si
staglia sempre luminoso, cammino
sicuro, perché Cristo risorto, il Buon
Pastore, ci ha aperto la via della vita
eterna e cammina con noi, ci
protegge e ci conforta con l’affetto di
una madre e di un padre. Ciascuno
può fare sue, in piena verità, le
parole ispirate: Il Signore è il mio
pastore: non manco di nulla. Su
pascoli erbosi mi fa riposare, ad acque
tranquille mi conduce. Rinfranca
l’anima mia, mi guida per il giusto
cammino a motivo del suo nome.
Anche se vado per una valle oscura,
non temo alcun male, perché tu sei
con me. Il tuo bastone e il tuo
vincastro mi danno sicurezza [8].

La terza certezza che sostiene i
cristiani è questa: Il Giudice che
ritorna – è giudice e salvatore
insieme – ci ha lasciato l’impegno
di vivere in questo mondo secondo
il suo modo di vivere. Ci ha



consegnato i suoi talenti. Perciò il
nostro terzo atteggiamento è
responsabilità per il mondo, per i
fratelli davanti a Cristo, e nello
stesso tempo anche certezza della
sua misericordia. Ambedue le cose
sono importanti [9].

Questo senso di responsabilità
risponde all’esortazione del Signore: 
Negotiamini, dum venio [10], fate
fruttare i talenti fino al mio ritorno;
parole che San Josemaría meditò
ripetutamente, con la certezza che
Dio ci è sempre accanto e con la
responsabilità di sapere che ci ha
affidato la sua eredità. È necessario
usare bene il tempo perché – con la
grazia divina – meritiamo di
giungere un giorno alla beatitudine
eterna. Assaporiamo quelle altre
parole di san Josemaría. Che brutta
cosa vivere avendo come
occupazione l’ammazzare il
tempo, che è un tesoro di Dio! Non
ci sono scuse per giustificare



questo modo di agire (…). Che
tristezza non trarre partito, il
frutto legittimo, da tutte le facoltà,
poche o molte, che Dio concede
all’uomo perché si dedichi al
servizio delle anime e della
società! Quando il cristiano
ammazza il suo tempo sulla terra,
si mette in pericolo di ammazzare
il suo Cielo: quando per egoismo si
tira indietro, si nasconde, si
disinteressa. Chi ama Dio non solo
offre ciò che possiede –qualunque
cosa sia– al servizio di Cristo: dà
tutto se stesso [11].

Alla luce di questi inviti, possiamo
domandarci: sento la responsabilità
di far rendere i talenti – le qualità
personali, le attività in cui sono
impegnato, le occasioni di fare il
bene che si presentano nelle mie
giornate – per insediare il Regno di
Cristo nella mia anima e portarlo nel
mio ambiente? Aiuto gli altri a fare
altrettanto, con l'esempio e la parola?



Faccio tutto il possibile perché nella
legislazione civile e nell'ordine
sociale sia rispettata la Legge di Dio?

La seconda parte dell’Avvento, come
ricordavo all’inizio, intende
prepararci in modo immediato al
Natale. In quei giorni, seguendo un
consiglio di san Josemaría, possiamo
accompagnare la Madonna e San
Giuseppe nel loro cammino verso
Betlemme. Nei momenti di orazione
personale, e durante la giornata,
cerchiamo di star loro molto vicini e
di prestare loro, col desiderio,
qualche servizio, offerto in
riparazione per quelli che, allora
come oggi, non seppero accogliere il
Figlio di Dio quando venne sulla
terra. Non è pura immaginazione ma
un modo di esercitare concretamente
la nostra fede nel mistero
dell’Incarnazione.

Il Natale si rivela una scuola
straordinaria: approfittiamo delle



lezioni che Gesù ci impartisce. Come
suggeriva san Josemaría,
soffermiamoci sulla naturalezza
della sua nascita. La sua esistenza
umana ha inizio nel seno di sua
Madre, ove permane nove mesi
come ogni altro mortale, nel modo
più naturale. Ben sapeva il Signore
quale estremo bisogno avesse di
Lui l’umanità, e ardente era la sua
ansia di scendere sulla terra per
la salvezza di tutte le anime:
eppure ogni cosa segue il suo
corso. Egli nacque quando giunse
il suo momento, come ogni altro
uomo sulla terra [12].

Possiamo anche considerare la sua
semplicità. Il Signore viene senza
risonanza, sconosciuto a tutti. Qui
in terra, soltanto Maria e
Giuseppe partecipano a questa
avventura divina. Poi i pastori, ai
quali gli angeli recano l’annunzio.
E, più tardi, quei saggi
dell’Oriente. È così che ha



compimento l’evento trascendente
che unisce il cielo alla terra, Dio
all’uomo [13].

Imitando con decisione il Maestro,
possiamo unire il divino all’umano
nella nostra esistenza quotidiana.
Basta che ci sforziamo di mettere Dio
al centro della nostra attività,
impegnandoci ad adempiere i nostri
doveri per dargli gloria e a
correggere i motivi che dovessero
rendercelo difficile. In questi giorni
di preparazione al Natale, non
dimentichiamo che Maria e Giuseppe
continuano a bussare al cuore degli
uomini, come allora bussavano alle
porte delle case di Betlemme. Non mi
discosto dal rigore della verità –
assicurava San Josemaría – se
affermo che Gesù cerca ancora
una dimora: nel nostro cuore.
Dobbiamo chiedergli perdono per
la nostra sbadataggine, per la
nostra ingratitudine. Dobbiamo
chiedergli la grazia di non



chiudere mai più davanti a Lui la
porta della nostra anima [14].

Nelle prossime settimane, la liturgia,
facendo eco alla voce di Gesù, ci
raccomanda di vigilare: Vegliate
dunque, perché non sapete in quale
giorno il Signore vostro verrà [15]. Il
Papa lo ricorda a tutti i cristiani. 
Gesù, che nel Natale è venuto tra
noi e tornerà glorioso alla fine dei
tempi, non si stanca di visitarci
continuamente, negli eventi di ogni
giorno. Ci chiede e ci avverte di
attenderlo vegliando, poiché la sua
venuta non può essere
programmata o pronosticata, ma
sarà improvvisa e imprevedibile.
(…). Prepariamoci a rivivere con
fede il mistero della nascita del
Redentore, che ha riempito
l’universo di gioia [16].

La settimana scorsa ho potuto
trascorrere alcuni giorni a Pamplona,
per stare accanto alle vostre sorelle e



ai vostri fratelli, dopo le vicende
straordinarie in cui sono rimasti
coinvolti. Ho potuto apprezzare,
ancora una volta, lo spirito che san
Josemaría infuse in tutti, anche in chi
lavora all’Università di Navarra.
Poche settimane dopo l’attentato che
hanno subito, l’atteggiamento
profondamente cristiano delle donne
e degli uomini che operano
nell'Università mi ha spinto a
ringraziare Dio: si tocca con mano
che l’Opus Dei è una semina di pace e
di gioia.

Insisto a chiedervi preghiere per le
mie intenzioni; innanzitutto per il
Papa e per i suoi collaboratori nel
governo della Chiesa, per i Vescovi e
per i sacerdoti, per tutti i membri del
popolo di Dio. Poi, perché il lavoro
apostolico personale, di ciascuna e di
ciascuno, non conosca tregua. Con
Cristo, aiutati dalla Vergine Maria e
da San Giuseppe, facciamoci tutto a
tutti.



In questo mese ricorrono molti
anniversari dell’Opera. Non posso
soffermarmi a considerarli perché
non finirei mai. Vi chiedo, però, di
amare di più questa storia delle
misericordie di Dio, perché il
Signore le ha volute per ognuna, per
ognuno. Desidero che non si
esauriscano in un semplice ricordo,
ma che le viviamo.

Con grande affetto, vi benedice

Vostro Padre

+ Javier

Roma, 1° dicembre 2008.

[1] Benedetto XVI, Lettera enciclica 
Spe salvi, 30-XI-2007, n. 31.

[2] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 524.

[3] 1 Cor 15, 28.



[4] Benedetto XVI, Discorso
nell’udienza generale, 12-XI-2008.

[5] San Josemaría, Amici di Dio, n. 95.

[6] San Josemaría, Forgia, n. 987.

[7] Benedetto XVI, Discorso
nell’udienza generale, 12-XI-2008.

[8] Sal 23 (22), 1-4.

[9] Benedetto XVI, Discorso
nell’udienza generale, 12-XI-2008.

[10] Lc 19, 13.

[11] San Josemaría, Amici di Dio, n.
46.

[12] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 18.

[13] Ibid. [14] Ibid., n. 19.

[15] Mt 24, 42.



[16] Benedetto XVI, Omelia nella
prima Domenica di Avvento, 2-
XII-2007.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-
dicembre-2008/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-dicembre-2008/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-dicembre-2008/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-dicembre-2008/

	Lettera del prelato (dicembre 2008)

