
opusdei.org

Lettera del prelato
(aprile 2016)

"Perdonare le offese è, in un
certo senso, l’azione più divina
che possiamo compiere noi
uomini", segnala il prelato nella
lettera di aprile, in cui dedica
ampio spazio al perdono.

05/04/2016

Carissimi: Gesù mi protegga le mie
figlie e i miei figli!

Ci siamo commossi di nuovo, nella
Settimana Santa, contemplando
l’amore di Dio per gli uomini. Dio



infatti ha tanto amato il mondo –
scrive san Giovanni – da dare il Figlio
unigenito, perché chiunque crede in
lui non vada perduto, ma abbia la vita
eterna. Dio, infatti, non ha mandato il
Figlio nel mondo per condannare il
mondo, ma perché il mondo sia
salvato per mezzo di lui 1.

Quanto dobbiamo ringraziare la
Santissima Trinità per questo
dispendio di bontà e di misericordia!
Ancor più se consideriamo che 
quando eravamo ancora deboli, nel
tempo stabilito Cristo morì per gli
empi 2. Nella passione e morte del
Signore culmina l’impegno che Dio,
liberamente, volle contrarre con
l’umanità: Il suo primo impegno è
stato quello di creare il mondo, e
nonostante i nostri attentati per
rovinarlo – e sono tanti –, Egli si
impegna a mantenerlo vivo. Ma il
suo impegno più grande è stato
quello di donarci Gesù. Questo è il
grande impegno di Dio! Sì, Gesù è



proprio l’impegno estremo che Dio
ha assunto nei nostri confronti 3.

In virtù di tale promessa, più volte
rinnovata nel corso della storia della
salvezza, il Figlio di Dio incarnato
non si limitò a ottenerci il perdono
dei peccati vivendo e lavorando in
mezzo a noi, anche se la più piccola
delle sue azioni sarebbe stata più che
sufficiente per redimerci. Non si
accontentò nemmeno di intercedere
per noi, pur sapendo bene che Dio
Padre ascoltava sempre la sua
preghiera. Decise di giungere
all’estremo, perché nessuno ha un
amore più grande di questo: dare la
sua vita per i propri amici 4.

Sono commoventi le parole di Cristo
Redentore durante l'agonia in croce.
La prima fu: Padre, perdona loro
perché non sanno quello che fanno 5.
Non pensa né alle umiliazioni e ai
dolori che sta patendo, né alla
crudeltà di chi lo sta crocifiggendo,



ma all’offesa recata a Dio. È venuto
per ottenerci il perdono dei peccati e
la sua prima parola è una richiesta di
misericordia. La seconda, rivolta al
buon ladrone, è nella stessa linea.
Dinanzi al pentimento sincero di
quell’uomo, gli promette la
remissione dei peccati e la vita
eterna: In verità io ti dico: oggi con
me sarai nel paradiso 6. Si spiega la
profonda pietà con cui nostro Padre
baciava il crocifisso e che il vederlo
diventasse un momento di
conversione e un invito a parlare di
Cristo e del suo esempio.

San Josemaría assimilò con
profondità l'insegnamento del
Signore e lo predicò con l'esempio e
con la parola. Perdonare.
Perdonare con tutta l’anima e
senz’ombra di rancore!
Atteggiamento sempre grande e
fecondo.



– Questo è stato il gesto di Cristo
mentre veniva inchiodato alla
Croce: “Padre, perdona loro,
perché non sanno quello che
fanno”, e da lì vennero la tua
salvezza e la mia 7. Che
bell’esempio per noi! Chiediamo a
Dio di saper essere indulgenti e di
saper perdonare immediatamente
chi ci offende, senza risentimenti.

Perdonare le offese è, in un certo
senso, l’azione più divina che
possiamo compiere noi uomini. Non
è solo un’opera di misericordia ma
anche la condizione e l'invocazione
della remissione dei nostri peccati,
come abbiamo appreso dal Maestro
nella preghiera del Padrenostro: E
rimetti a noi i nostri debiti come
anche noi li rimettiamo ai nostri
debitori 8.

Una delle grandi carenze della nostra
società consiste nell'incapacità di
perdonare. Singole persone e intere



nazioni continuano a rimuginare le
offese ricevute, sguazzano nel
ricordo come in una pozzanghera
immonda e non vogliono sforzarsi di
dimenticare e di perdonare. Ben
diverso e assai chiaro è
l’insegnamento di nostro Signore,
che compendia la storia della
clemenza divina verso l’umanità in
queste parole: Beati i misericordiosi,
perché troveranno misericordia 9.

Abbiamo ben presenti tante scene
del Vangelo, che mostrano questo
atteggiamento di Gesù: il perdono
accordato alla peccatrice in casa di
Simone il fariseo, la parabola del
figliol prodigo o quella della pecora
smarrita, la clemenza per l’adultera…
Questa è la strada che dobbiamo
percorrere noi cristiani per
somigliare al Maestro: Questo
cammino si riassume in una sola
parola: amare. Amare vuol dire
avere il cuore grande, sentire le
preoccupazioni di quelli che ci



circondano, saper perdonare e
comprendere, sacrificarsi in
unione a Gesù Cristo per tutte le
anime. Se impariamo ad amare
con lo stesso cuore di Cristo,
impareremo a servire, a difendere
con generosità e chiarezza la
verità 10.

Tuttavia, come affermava san
Josemaría, per poter amare in questo
modo è imprescindibile estirpare
dalla propria vita tutto quanto è
di ostacolo alla vita di Cristo in
noi: l’attaccamento alla comodità,
le suggestioni dell’egoismo, la
tendenza alla vanagloria…
Potremo trasmettere agli altri la
vita di Cristo, solo a condizione di
riprodurla in noi stessi; potremo
lavorare nelle viscere del mondo,
trasformandolo dal di dentro,
renderlo fecondo, solo a
condizione di sperimentare in noi
stessi la morte del chicco di
frumento 11.



Le scene della passione e morte del
Signore, che abbiamo rivissuto di
recente, ci pongono delle domande
impegnative alle quali dobbiamo
rispondere sinceramente.

Sappiamo perdonare sin dal primo
momento le offese ricevute, che
spesso sono soltanto il frutto della
nostra immaginazione o le
esagerazioni della nostra
suscettibilità? Ci sforziamo di
cancellarle dal cuore, senza
continuare a rivangarle? Chiediamo
aiuto al Signore e alla Santissima
Vergine, quando ci risulta difficile
perdonare?

Dobbiamo perseverare così, perché
non basta perdonare né una volta, né
due, né tre… Ricordiamo la risposta
del Signore alla domanda di Pietro:
“Signore, se il mio fratello commette
colpe contro di me, quante volte dovrò
perdonargli? Fino a sette volte?”. E
Gesù gli rispose: “Non ti dico fino a



sette volte, ma fino a settanta volte
sette” 12; cioè, sempre. Subito dopo,
perché ci rimanesse ben impressa
questa lezione, Gesù raccontò la
parabola del servo crudele che fu
stoltamente intransigente con un suo
compagno per un debito ridicolo,
quando il padrone gliene aveva
appena condonato uno enorme 13. In
questo Anno della misericordia e
sempre, sforziamoci di assimilare
profondamente queste
caratteristiche dell’autentico
discepolo di Cristo.

Non basta evitare le offese esterne. È
necessario sforzarsi di soffocare i
pensieri e i giudizi contrari alla
carità. Il nostro pellegrinaggio
terreno ha per termine la gloria del
Cielo; Gesù ci indica le tappe per
raggiungere la meta. Una è quella
che descrive il Papa nella bolla 
Misericordiae vultus, commentando
le parole del Signore: Non giudicate e



non sarete giudicati; non condannate
e non sarete condannati 14.

Scrive il Santo Padre: (Gesù) dice
anzitutto di non giudicaree di non
condannare. Se non vuole
incorrere nel giudizio di Dio,
nessuno può diventare giudice del
proprio fratello. Gli uomini,
infatti, con il loro giudizio si
fermano alla superficie, mentre il
Padre guarda nell’intimo. Quanto
male fanno le parole quando sono
mosse da sentimenti di gelosia e
invidia! Parlare male del fratello
in sua assenza equivale a porlo in
cattiva luce, a compromettere la
sua reputazione e lasciarlo in balia
della chiacchiera. Non giudicare e
non condannare significa, in
positivo, saper cogliere ciò che di
buono c'è in ogni persona e non
permettere che abbia a soffrire
per il nostro giudizio parziale e la
nostra presunzione di sapere tutto.
Ma questo non è ancora sufficiente



per esprimere la misericordia.
Gesù chiede anche di perdonaree
donare. Essere strumenti del
perdono, perché noi per primi lo
abbiamo ottenuto da Dio. Essere
generosi nei confronti di tutti,
sapendo che anche Dio elargisce la
sua benevolenza su di noi con
grande magnanimità 15.

Ecco un'altra dimensione del
perdono cristiano: chiederlo agli altri
se ci rendiamo conto di averli offesi.
Non è un’umiliazione, anzi, è una
dimostrazione di nobiltà d'animo, di
grande cuore, di magnanimità. San
Josemaría ci diede esempio anche in
questo. Con che facilità chiedeva
scusa, con sincera umiltà, se pensava
che qualcuno fosse rimasto ferito da
un suo rimprovero, per giusto che
fosse! In una certa occasione,
confidava di aver implorato il
perdono del Signore molte volte per
quelle che considerava sue
mancanze. Ma, al tempo stesso –



aggiungeva – mi azzardo a dire che
vi ho donato il meglio della mia
anima, ho cercato di trasmettervi
con la maggiore fedeltà possibile
ciò che Dio Nostro Signore mi
concedeva; quando non ho saputo
farlo, ho riconosciuto subito i miei
errori, ho chiesto perdono a Dio e
a quelli che mi stavano accanto e
ho subito ripreso a lottare 16.

Il 20 comincerà un nuovo anno del
mio servizio alla Chiesa come Prelato
dell’Opus Dei. Il 23 conferirò il
presbiterato a un gruppo numeroso
di vostri fratelli, diaconi della
Prelatura. Pregate molto per loro, per
me e per tutti i sacerdoti della Chiesa.
Viviamo sempre consummati in
unum 17, molto uniti nella preghiera,
nelle intenzioni, nelle opere, perché
il Signore continui a guardarci con
misericordia. Continuiamo ad avere
ben presenti nella nostra preghiera il
Papa e tutte le sue intenzioni.



Con tutto il suo affetto, vi benedice

vostro Padre

Javier

Roma, 1° aprile 2016.

©Praelatura Sanctae Crucis et Operis
Dei

1 Gv 3, 16-17.

2 Rm 5, 6.

3 PAPA FRANCESCO, Discorso
durante l’udienza giubilare, 20-
II-2016.

4 Gv 15, 13.

5 Lc 23, 34.

6 Ibid., 43.

7 SAN JOSEMARÍA, Solco, n. 805.

8 Mt 6, 12.



9 Mt 5, 7.

10 SAN JOSEMARÍA, È Gesù che
passa, n. 158.

11 Ibid.

12 Mt 18, 21-22.

13 Cfr. Mt 18, 23-35.

14 Lc 6, 37.

15 PAPA FRANCESCO, Bolla 
Misericordiae vultus, 11-IV-2015, n.
14.

16 SAN JOSEMARÍA, Note di una
meditazione, 29-III-1959.

17 Gv 17, 23.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-
aprile-2016/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-aprile-2016/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-aprile-2016/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-aprile-2016/

	Lettera del prelato (aprile 2016)

