
opusdei.org

Lettera del prelato
(28 ottobre 2020) |
Vocazione all'Opus
Dei

In questa nuova lettera
pastorale mons. Fernando
Ocáriz riflette sullo spirito
dell'Opus Dei e sulle
caratteristiche della
dedicazione all'Opera dei suoi
fedeli, ognuno secondo le
proprie circostanze e
possibilità.

06/11/2020



Indice della lettera

I. Il dono della vocazione

II. La vocazione all'Opera come
numeraria e numerario

III. La vocazione all'Opera come
numeraria ausiliare

IV. La vocazione all'Opera come
aggregata e aggregato

V. Sacerdoti della Prelatura

VI. Il celibato apostolico dei
numerari e degli aggregati

VII. La vocazione all'Opera come
soprannumeraria e
soprannumerario

VIII. La vocazione all'Opera come
aggregato e soprannumerario della
Società Sacerdotale della Santa Croce



Carissimi: Gesù mi protegga le mie
figlie e i miei figli!

1. Con il centenario della nascita
dell’Opera all’orizzonte e pensando
al vasto panorama apostolico che il
Signore ci mette dinanzi agli occhi,
vorrei che meditassimo, con calma e
profondità, l’insegnamento di san
Josemaría sul modo in cui si attua
per ciascuna e ciascuno la vocazione
cristiana universale alla santità. Fin
dall’inizio nostro Padre comprese
che l’universalità della chiamata
comportava la possibilità della
pienezza dell’amore di Dio e degli
altri anche in mezzo al mondo; nel
nostro mondo reale, con le sue luci e
le sue ombre.

I. Il dono della vocazione

Una grazia sovrana

2. Dio sceglie e chiama tutti: «In lui ci
ha scelti prima della creazione del
mondo, per essere santi e immacolati



di fronte a lui nella carità» (Ef 1, 4).
La consapevolezza e la responsabilità
dinanzi a questo dono, sostenute
dalla giovinezza dello spirito, ci
porteranno a collaborare alla
santificazione del mondo. In
comunione con tutta la Chiesa,
cerchiamo di rispondere con
generosità alla determinazione della
vocazione cristiana per ciascuno di
noi nell’Opus Dei.

Vediamo la grandezza di questa
chiamata che ha riempito il nostro
cammino in questo mondo di un
senso di eternità, malgrado le nostre
limitazioni e i nostri errori e le
difficoltà che incontriamo per via: «a
pesar de los pesares», malgrado tutto,
come era solito dire nostro Padre.

San Josemaría parlava della «grazia
sovrana della vocazione». Non si
tratta di un effetto momentaneo, ma
di una grazia permanente: «È una
visione nuova della vita […] come se



si accendesse una luce dentro di noi»;
ed è al tempo stesso «un impulso
misterioso», una «forza vitale che ha
qualcosa della valanga
travolgente»[1]. In poche parole, si
tratta di una grazia che abbraccia
tutta la nostra vita e che si manifesta
come luce e come forza. Luce che ci
fa vedere il cammino, ciò che Dio
vuole da noi; e forza per essere in
grado di rispondere alla chiamata, di
dire di sì e andare avanti nel
cammino.

In una delle sue lettere nostro Padre
scrive che «nella vocazione
intervengono solamente la grazia di
Dio – come causa diretta – e la
generosità dell’interessato spinto da
questa grazia»[2]. Il Signore vuole
sempre che la nostra libertà – con la
grazia, che non ci toglie la libertà ma
che la perfeziona – abbia un ruolo
decisivo nella risposta e pertanto
nella configurazione stessa della
vocazione. Una libertà che conta



anche, per il discernimento previo,
sulla luce dei consigli di coloro che
possono e devono darli.

Uno stesso spirito

3. Tutti nell’Opera – ciascuno nella
propria situazione – abbiamo una
stessa vocazione: la chiamata a
essere e a fare l’Opus Dei, con uno
stesso spirito, con una stessa
vocazione apostolica, con gli stessi
mezzi.

Tutti abbiamo lo stesso spirito, che ci
muove a santificare la vita ordinaria
e in modo speciale il lavoro. «Sulla
terra non c’è alcun lavoro umano
onesto che non possa essere
divinizzato, che non si possa
santificare. Non c’è alcun lavoro che
non dobbiamo santificare e rendere
santificante e santificatore»[3]. Questo
spirito ci porta a cercare l’unione con
Dio in ciò che ci occupa in ogni
momento della nostra vita. Per
questo, la santificazione del lavoro è



cardine intorno al quale gira, in
risposta alla grazia, la nostra ricerca
della santità e dell’identificazione
con Cristo.

Ciò comporta una visione positiva
delle realtà terrene che sono quelle
che Dio ci ha dato. Amiamo questo
mondo senza ignorare ciò che in esso
si oppone al bene (cfr. 1 Gv 2, 15). Le
sue preoccupazioni sono anche le
nostre e, se le sue gioie normalmente
ce lo fanno amare, le sue pene
devono farcelo amare ancora di più.
Che consolazione e che senso di
responsabilità suscitano le parole di
san Paolo: «Tutto è vostro! Ma voi
siete di Cristo e Cristo è di Dio» (1 Cor
3, 22-23).

Se la santificazione del lavoro è
cardine della nostra santità, il senso
della filiazione divina ne è il
fondamento. Filiazione che è, in virtù
della grazia santificante, la nostra 
introduzione nella vita divina della



Santissima Trinità, come figli del
Padre nel Figlio per mezzo dello
Spirito Santo. «Siamo stati costituiti
figli di Dio dalla grazia battesimale.
Con questa libera decisione divina, la
dignità naturale dell’uomo è stata
elevata incomparabilmente: e se il
peccato distrusse quel prodigio, la
redenzione lo ha ricostruito in modo
ancora più mirabile, facendoci
partecipare ancora più strettamente
della filiazione divina del Verbo»[4].

In quanto fondamento, la filiazione
divina configura l’intera nostra vita:
ci porta a pregare con la fiducia dei
figli di Dio, a muoverci nella vita con
la scioltezza dei figli di Dio, a
ragionare e a decidere con la libertà
dei figli di Dio, ad affrontare il dolore
e la sofferenza con la serenità dei
figli di Dio, ad apprezzare le cose
belle come lo fa un figlio di Dio. In
definitiva, la filiazione divina «è
presente in tutti i pensieri, in tutti i
desideri, in tutti gli affetti»[5]. E trova



necessariamente la sua espansione
nella fraternità. «Lo Spirito stesso
attesta al nostro spirito che siamo
figli di Dio» (Rm 8, 16). Questa
testimonianza è in noi l’amore filiale
a Dio[6], che porta con sé l’amore
fraterno. «Altri bevono da altre fonti.
Per noi questa sorgente di dignità
umana e di fraternità è nel Vangelo
di Gesù Cristo»[7].

Centro e radice della nostra vita
spirituale, infine, è il Sacrificio
Eucaristico. È radice, obiettivamente,
perché «ogni volta che il sacrificio
della Croce, col quale Cristo, nostro
agnello pasquale, è stato immolato
(cfr. 1 Cor 5, 7) viene celebrato
sull’altare, si rinnova l’opera della
nostra redenzione»[8].

Tuttavia, il fatto che soggettivamente
la vita sia realmente incentrata
sull’Eucaristia, dipende anche dalla
propria corrispondenza alla grazia:
«Lotta per far sì che il Santo



Sacrificio dell’Altare sia il centro e la
radice della tua vita interiore, in
modo che tutta la giornata si
trasformi in un atto di culto –
prolungamento della Messa che hai
ascoltato e preparazione alla
successiva –, che trabocca in
giaculatorie, visite al Santissimo,
nell’offerta del tuo lavoro
professionale e della tua vita
famigliare»[9].

Dal centro eucaristico della vita
cristiana sgorgano anche lo sviluppo
e l’efficacia della missione apostolica:
«Se il centro dei tuoi pensieri e delle
tue speranze è il Tabernacolo, come
saranno abbondanti, figlio mio, i
frutti di santità e di apostolato!»[10].

La stessa missione apostolica

4. Abbiamo la stessa missione
apostolica: siamo ugualmente
chiamati a santificarci e a
collaborare con la missione della
Chiesa nella trasformazione cristiana



del mondo; nel nostro caso, vivendo
lo spirito dell’Opus Dei. La missione
propria dell’Opera può essere
compresa adeguatamente soltanto
all’interno della grande missione
della Chiesa, nella quale «tutti siamo
chiamati a offrire agli altri la
testimonianza esplicita dell’amore
salvifico del Signore, che al di là delle
nostre imperfezioni ci offre la sua
vicinanza, la sua Parola, la sua forza,
e dà senso alla nostra vita»[11].

Solo nella Chiesa, Corpo mistico di
Cristo, riceviamo la forza per servire
con fecondità il mondo del nostro
tempo. Per questo, pur con tutti i
nostri limiti, condividiamo le
aspirazioni, le preoccupazioni, le
sofferenze della Chiesa in ogni epoca
e in ogni luogo. Ognuna e ognuno di
noi può fare propria quella
disposizione d’animo di san Paolo:
«Chi è debole, che anch’io non lo sia?
Chi riceve scandalo, che io non ne
frema?» (2 Cor 11, 29).



5. La missione apostolica non si
esaurisce in alcune attività, perché
per amore di Gesù possiamo
trasformare tutto in servizio
cristiano agli altri. Ciascuno svolge
interamente la missione dell’Opera
con la propria vita, in famiglia, sul
posto di lavoro, nella società in cui
vive, tra amici e conoscenti. Si
capisce allora l’insistenza di san
Josemaría perché nell’Opera si dia
sempre «un’importanza primaria e
fondamentale alla “spontaneità
apostolica della persona”, alla sua
libera e responsabile iniziativa, sotto
la guida dello Spirito; e non alle
strutture organizzative»[12]. Da ciò
consegue anche che l’apostolato
principale dell’Opera è quello di
amicizia e di confidenza, che ognuna
e ognuno fa personalmente.

Alla luce di tutto ciò si comprende
meglio in che senso «tutte le
iniziative apostoliche e gli strumenti
per avviarle sono onus et honor,



onere e onore di tutti, numerari,
aggregati e soprannumerari e anche
dei cooperatori»[13]. La missione
apostolica la svolgiamo, in virtù della
comunione dei santi, tutti assieme da
tutte le parti. Perciò, riferendosi a
tutti i membri della Chiesa, san
Josemaría ricorda che, «adoperando i
mezzi, saremo il sale, la luce, il lievito
del mondo: saremo la consolazione
di Dio»[14].

Gli stessi mezzi

6. Per compiere la nostra missione,
Cristo è la via. E per seguirlo come
discepoli e apostoli, nell’Opus Dei
abbiamo tutti gli stessi strumenti: le
stesse norme e consuetudini di vita
cristiana, e gli stessi mezzi di
formazione spirituale e dottrinale. A
seconda delle circostanze in cui ci si
trova, si praticano in modo diverso,
ma l’insieme è sempre
sostanzialmente lo stesso.



Non si deve perdere di vista che si
tratta di mezzi – non di fini – che
conducono, per grazia di Dio, a
crescere nella vita contemplativa in
mezzo agli impegni umani,
alimentati dalla sovrabbondanza
della vita in Cristo che ci danno i
sacramenti e più in particolare la
santa Eucaristia.

Le pratiche di pietà sono parte di un
dialogo di amore che abbraccia tutta
la nostra vita e ci conducono a un
incontro personale con Cristo. Sono
momenti nei quali Dio ci aspetta per
condividere la sua vita con noi. Lo
sforzo per compierle ci libera, poiché
«la santità possiede la flessibilità dei
muscoli agili […]. La santità non ha la
rigidezza del cartone: sa sorridere,
cedere, aspettare. È vita: vita
soprannaturale»[15].

Confidando nella misericordia di Dio,
cercheremo di vivere perseguendo
sempre la perfezione della carità,



secondo lo spirito che Dio ci ha dato.
Essere santi non è fare sempre più
cose o raggiungere certi standard che
ci siamo prefissati. Il cammino verso
la santità, come ci spiega san Paolo,
consiste nel corrispondere all’azione
dello Spirito Santo, finché Cristo non
sia formato in noi (cfr. Gal 4, 19).

Unità e diversità

7. Nostro Padre vedeva il lavoro
dell’Opera come «un tessuto unico»,
composto dai diversi modi di vivere
la stessa vocazione. Perciò ripeteva
che nell’Opera non ci sono classi, né
membri di prima o di seconda
categoria: né per le diverse modalità
in cui si vive la vocazione, né per il
genere di professione che si svolge.
Come in ogni realtà di carattere
soprannaturale, l’essenziale, che non
si può giudicare su questa terra, è la
risposta all’amore di Dio.

San Josemaría esprimeva questa
unità di vocazione dicendo che la



nostra è «un’unica vocazione divina,
un unico fenomeno spirituale, che si
adatta con flessibilità alle circostanze
in cui versa ogni individuo e alla sua
condizione personale. L’identità della
vocazione comporta un’uguaglianza
di dedizione, entro i limiti naturali
che impongono le diverse
condizioni»[16].

Naturalmente, l’unità e la diversità
dell’Opera comprendono quelle
relative a uomini e donne: è unità di
spirito, di missione apostolica e di
mezzi, insieme alla separazione delle
attività proprie delle une e degli altri.
Inoltre, tra uomini e donne, nelle
questioni comuni a tutta l’Opera, c’è
unità di direzione a livello centrale e
regionale. Gli organi di governo di
uomini e di donne hanno identica
iniziativa e responsabilità. In
determinati casi importanti stabiliti
dal diritto, hanno la stessa capacità
di accettare o respingere le proposte



del Prelato o, nelle Regioni, quelle del
Vicario regionale.

Con tutta la nostra vita

8. Potrebbe sembrare che alcuni si
dedichino più di altri alla missione
dell’Opera. Non è così. Tutti vivono
con uguale dedizione, perché essere e
fare l’Opus Dei non consiste né solo,
né principalmente, nel rivestire certi
ruoli o nel portare avanti le iniziative
apostoliche della Prelatura. La
vocazione e la missione correlativa
abbracciano tutta la nostra vita, non
solo una parte; tutta la vita è
occasione e mezzo di incontro con
Gesù Cristo e di apostolato.

San Josemaría scriveva a questo
proposito che la nostra chiamata
comporta «un incontro vocazionale
pieno, perché – qualunque sia lo
stato civile della persona – implica
piena dedizione al lavoro e al fedele
compimento dei propri doveri di
stato, secondo lo spirito dell’Opera.



Per questo, donarsi a Dio nell’Opus
Dei non significa operare una
selezione di attività, non vuol dire
dedicare più o meno tempo della
nostra vita ad alcune opere buone,
abbandonandone altre. L’Opus Dei si
innesta in tutta la nostra vita»[17]. 
Incontro vocazionale pieno,
onnicomprensivo della propria vita,
con una dedizione totale, poiché in
tutto c’è una chiamata di Dio ad
amarlo e a servire gli altri, con un
amore che è libertà interiore.
Pertanto, come segnalava don
Álvaro, «l’Opera richiede una grande
elasticità: un minimo di regolamento,
perché è necessario; minimo, però,
perché la lettera non uccida lo
spirito: Littera enim occidit, spiritus
autem vivificat (2 Cor 3, 6)»[18].

9. In queste pagine vorrei anche
invitarvi a rinnovare la gratitudine al
Signore per il dono della vocazione.
Una gratitudine gioiosa, non solo per
la bellezza dell’Opera, considerata



come il Signore la vuole nel suo
insieme, ma anche quando ciascuna
e ciascuno di voi osserva come
questa bellezza si fa pienamente
presente nel modo in cui ogni fedele
della prelatura vive personalmente
questa stessa vocazione: come
numerari – nel caso delle donne,
anche come numerarie ausiliari –,
come aggregati, come
soprannumerari o come soci della
Società Sacerdotale della Santa
Croce.

In questo contesto vorrei insistere su
ciò che vi scrivevo qualche mese fa:
l’esperienza della debolezza
personale propria e altrui, a
confronto con la stupenda proposta
che la fede cristiana e lo spirito
dell’Opera ci presentano, non deve
scoraggiarci. Di fronte al disincanto
che può far nascere la sproporzione
tra l’ideale e la povera realtà della
nostra vita, dobbiamo essere certi
che possiamo ricominciare ogni



giorno con la forza della grazia dello
Spirito Santo[19].

II. La vocazione all’Opera come
numeraria e numerario

10. «Nel cuore dell’Opera, i numerari,
chiamati a una speciale missione di
servizio, sanno mettersi ai piedi di
tutti i propri fratelli, per rendere loro
piacevole il cammino della santità;
per assisterli in tutte le necessità
dell’anima e del corpo; per aiutarli
nelle difficoltà e rendere possibile,
con l’offerta del loro sacrificio, il
fecondo apostolato di tutti»[20]. In
questo modo i numerari danno vita
ai propri fratelli: il loro lavoro,
«mentre mantiene attivo e vigile lo
spirito in tutti, ottiene come
conseguenza una realtà ammirevole
di fraternità e di unità»[21].

Nelle numerarie e nei numerari, la
vocazione all’Opus Dei è specificata
dal dono del celibato apostolico e
dalla piena disponibilità per i



compiti di formazione e le iniziative
apostoliche. Questa disponibilità,
intesa e attuata come una speciale
missione di servizio agli altri, è
facilitata dal fatto che, in linea di
massima, i numerari abitano in un
centro dell’Opera. Tuttavia, possono
presentarsi molte circostanze che
consigliano di fare diversamente.
Non riguarda né la loro identità né la
loro missione, poiché sanno sempre
di essere al servizio di tutti gli altri,
dovunque risiedano.

Un cuore disponibile

11. La disponibilità dei numerari a
servire gli altri consiste in
un’autentica disponibilità del cuore:
la libertà effettiva di vivere solo per
Dio e, per lui, a servizio degli altri,
unita alla volontà di occuparsi di ciò
di cui l’Opera ha bisogno.

Per taluni, la disponibilità si
risolverà nel collaborare ai compiti
di formazione e alle iniziative



apostoliche, mentre svolgono un
lavoro professionale consono alle
loro capacità, studi e preferenze, per
portarvi la gioia del Vangelo. Altri si
dedicheranno come lavoro
professionale all’amministrazione
dei centri dell’Opera o a mansioni di
formazione o di governo, a incarichi
di direzione o di collaborazione alle
attività apostoliche.

D’altra parte, la disponibilità non si
limita all’atteggiamento passivo di
fare ciò che mi chiedono, ma si
manifesta pienamente quando
pensiamo a quali talenti abbiamo
ricevuto da Dio per metterli a
disposizione della missione
apostolica; ci facciamo avanti, ci
offriamo, con iniziativa. La
disponibilità non è pertanto
immobilità ma piuttosto il desiderio
abituale di muoversi al passo di Dio.

È necessario comprendere e vivere la
piena disponibilità come libertà, nel



senso di non avere altro vincolo che
l’amore (vale a dire, non essere legati
necessariamente a un lavoro, a un
luogo di residenza, eccetera, senza
cessare per questo motivo di essere
ben radicati dovunque siamo). Ciò
che ci rende liberi non sono le
circostanze esterne ma l’amore che
portiamo nel cuore.

Per la realizzazione di tale servizio
specifico, nostro Padre ha previsto
che il lavoro di governo nell’Opus Dei
ricada sulle numerarie e i numerari.
Dedicarsi a questi compiti è
necessario, poiché sostiene la vita
dell’insieme. Tuttavia, sarebbe
sbagliato pensare che coloro che si
occupano del governo o della
formazione siano più disponibili o
facciano di più l’Opus Dei. A tale
proposito, don Javier scriveva in una
delle sue lettere: «Non c’è altra
soluzione se non che alcune mie
figlie e alcuni miei figli riducano
l’attività professionale, o anche la



mettano da parte completamente,
almeno per qualche tempo, per
dedicarsi ad aiutare i loro fratelli
nella vita spirituale e a dirigere il
lavoro apostolico»[22].

Nostro Padre si riferisce
ripetutamente a quella piena
disposizione interiore, per esempio
quando scrive: «Avendo tutti
vocazione divina, i numerari devono
offrirsi direttamente e
immediatamente in olocausto al
Signore, consegnando tutto ciò che è
loro, il cuore per intero, qualsiasi
loro attività, i loro beni, il loro
onore»[23]. Si tratta precisamente di
donare liberamente, per fare l’Opera,
tutte le attività, di qualunque genere,
senza limiti. Ovviamente, ci sono a
volte circostanze che condizionano di
fatto la possibilità di assumere certi
incarichi o compiti in un
determinato momento. Perciò,
insisto sull’importanza della
disposizione interiore di piena



disponibilità a servire gli altri per
amore di Cristo.

Un gruppo inchiodato sulla Croce

12. Ricordiamo inoltre queste altre
parole di san Josemaría: «Nostro
Signore non vuole per la sua Opera
una personalità effimera: ci chiede
una personalità immortale, perché
vuole che nell’Opera ci sia un gruppo
inchiodato alla Croce: la Santa Croce
ci renderà durevoli, sempre con lo
stesso spirito del Vangelo, che
apporterà l’apostolato di azione
come frutto saporito dell’orazione e
del sacrificio»[24]. Nostro Padre non
dice chi fa parte di questo gruppo
inchiodato sulla Croce, ma don
Álvaro, nella nota che commenta
questo paragrafo, spiega che già si
vedono qui annunciati o accennati i
diversi modi di vivere la vocazione
nell’Opera. Dal contesto possiamo
pensare che, in questo caso, si



riferisce soprattutto ai numerari e
alle numerarie.

Altrove, san Josemaría indica anche
nei sacerdoti coloro che sono in
special modo inchiodati alla Croce. In
realtà, inchiodati alla croce
dobbiamo essere tutti, anche gli
aggregati e i soprannumerari, perché
è lì che troviamo il Signore, come
dice nostro Padre con parole che
traducono una profonda esperienza
personale: «Avere la Croce è
identificarsi con Cristo, essere Cristo
e perciò essere figli di Dio»[25].

Anche se per voi, numerarie e
numerari, talvolta può essere
umanamente costoso lasciare per un
certo tempo la professione che state
svolgendo per dedicarvi
professionalmente a un altro tipo di
attività (l’amministrazione dei centri
dell’Opera, il governo, la formazione,
la direzione o la collaborazione ad
attività apostoliche), si tratta di un



incontro fecondo con la Croce, luogo
della più profonda identificazione
con Cristo e fonte, molte volte del
tutto imprevista, di una grande gioia
soprannaturale.

13. Quando abbiamo chiesto
l’ammissione all’Opera conoscevamo
e abbiamo adottato liberamente –
per amore! – questo proposito di
disponibilità, che ci fa aderire a un
progetto divino. Allo stesso tempo,
come in tutto nella vita spirituale,
l’effettiva maturazione della volontà
di donarsi va crescendo col tempo.
Questa crescita avviene attraverso la
formazione, la vita interiore e le
diverse esperienze di disponibilità –
piccoli cambiamenti di programma,
incarichi, eccetera – che preparano
l’anima ai grandi cambi, se fossero
necessari. Naturalmente, i direttori
cercano sempre di contare
previamente sul parere degli
interessati quando si tratta di
incarichi o cambiamenti di notevole



entità, anche se questi, manifestando
con semplicità le difficoltà che
dovessero vedere, restano disponibili
per ciò di cui c’è bisogno, per amore
di Dio e delle anime.

Decisivo, insisto, è che ciascuno sia
sempre interiormente disposto a
dedicarsi ai suoi fratelli e a
tantissime altre persone che
attendono il nostro servizio cristiano:
«Alzate i vostri occhi e guardate i
campi che già biondeggiano per la
mietitura» (Gv 4, 35).

Questo atteggiamento è
perfettamente compatibile con una
sana ambizione professionale e con
una preoccupazione logica e
responsabile di mantenersi
economicamente e di provvedere alle
necessità della nostra famiglia
soprannaturale. La disponibilità a
cambiare lavoro, se l’Opera lo chiede,
proprio per dedicarsi alla
formazione di altri, va di pari passo



con la convinzione di essere donne e
uomini che vogliono condividere con
i loro pari le sfide del mondo, perché
la loro missione è aiutare a
trasformarlo e a portarlo a Dio. Ciò si
fa in modo molto efficace anche dai
posti di direzione e di formazione
nell’Opera.

Voi numerarie e numerari vivete il
dono del celibato apostolico come
pienezza di amore in Cristo, che apre
a una paternità e a una maternità
spirituali. Siete chiamati a essere una
testimonianza vivente di dedizione
totale a Dio, in mezzo al mondo, con
una disponibilità piena al servizio di
tutti: innamorati di Gesù, degli altri e
del mondo. Ricevete una peculiare
chiamata a custodire una famiglia
soprannaturale e a preoccuparvi dei
vostri fratelli.

Avete di fronte un orizzonte
amplissimo: con la vostra vita
generosa, a volte forse nascosta e



senza lustro, arrivate con fecondità
fino all’ultimo angolo del mondo.

III. La vocazione all’Opera come
numeraria ausiliare

14. Voi numerarie ausiliari avete una
funzione speciale di servizio, che
svolgete creando e mantenendo
l’ambiente di famiglia cristiana nei
centri dell’Opera. Realizzate questo
compito con il lavoro professionale,
che nel vostro caso è
l’Amministrazione. Come sapete, non
si tratta solo di svolgere una serie di
attività materiali a cui, in diversa
misura possiamo e dobbiamo
collaborare tutti, ma di pianificarle,
organizzarle e coordinarle, in modo
che il risultato sia proprio quel
focolare dove tutti si sentono a casa,
accolti, affermati, curati e, allo stesso
tempo, responsabili. Tutto ciò, che
del resto è molto importante per ogni
persona umana, incide sulla
fisionomia e sulla tempra spirituale



dell’Opera intera, di tutti e di
ciascuno dei suoi membri. Voi donne
diventate così «un insostituibile
sostegno e una fonte di forza
spirituale per gli altri, che
percepiscono le grandi energie»[26]

del vostro spirito.

La priorità della persona e della
famiglia

15. Con il vostro lavoro curate e
servite la vita nell’Opera, mettendo la
singola persona come obiettivo e
priorità del vostro impegno. Ciò
esprime in modo molto concreto che
l’Opera è famiglia; una famiglia vera,
non in senso metaforico. Ricordate
come nostro Padre ci ha detto tante
volte che i vincoli nell’Opera sono
più forti di quelli del sangue, il che
ha delle conseguenze anche a livello
affettivo, del volersi bene.

San Josemaría considerava spesso
che il lavoro delle Amministrazioni è
lo stesso che svolgeva la Madonna.



Per questo, l’aria di famiglia
dell’Opera deve riproporre, essere
come una prosecuzione di ciò che fu
– anche se non l’abbiamo visto, lo
possiamo immaginare – il clima della
casa di Nazaret.

Benché il lavoro
dell’Amministrazione dei centri
venga chiamato in diversi modi nelle
differenti culture, voi numerarie
ausiliari in realtà siete sorelle, madri,
parte integrante della famiglia, come
il Padre e le altre figlie e figli. A
motivo della grazia che avete
ricevuto da Dio per prendervi cura di
tutti nell’Opera, san Josemaría diceva
che, se avesse potuto, sarebbe stato
numeraria ausiliare. Vi chiamava le
sue figlie piccole perché siete state le
ultime ad arrivare nell’Opera, e non
perché vi considerasse minorenni.
Anzi, confidava specialmente nella
vostra fedeltà, matura e solida, per
portare avanti le grandi intenzioni
dell’Opera.



Da tutti gli ambienti

16. È una stupenda realtà che voi
numerarie ausiliari proveniate da
tutti gli ambienti. Infatti, a volte
alcune si domandano se Dio chieda
loro di essere numeraria o
numeraria ausiliare. Uno tra gli
elementi da considerare è la propria
propensione per le attività più
direttamente orientate al servizio e
alla cura delle persone.
Naturalmente, il discernimento
dipende, in ultima analisi, da
ciascuna, con l’orientamento della
direzione spirituale e delle direttrici.

Ad ogni modo, è evidente che il
lavoro dell’Amministrazione riveste
una grande dignità: dare e
alimentare il calore del focolare
domestico. Inoltre, coloro che
lavorano nell’Amministrazione,
«mediante la loro professione –
perché è tale, autentica e decorosa –
esercitano un influsso positivo non



solo sulla famiglia, ma anche su
moltissimi amici e conoscenti, su
tante persone con cui hanno modo di
entrare in contatto: esercitano
un’influenza a volte molto più estesa
di quella di altri professionisti»[27].

Apostolato degli apostolati

17. San Josemaría apprezzava il
lavoro dell’Amministrazione fino al
punto di considerarlo apostolato
degli apostolati. Senza di esso,
l’Opera non potrebbe andare avanti.

È apostolato degli apostolati, in
primo luogo, perché in se stesso è un
apostolato direttissimo. Ripeto che
questo lavoro non si limita a fornire
servizi materiali, in se stessi
necessari e importanti, ma
soprattutto, trasformato in orazione,
influisce molto direttamente sulla
formazione umana e spirituale delle
persone del centro amministrato.
L’ambiente che create forma, e forma
tanto.



Il vostro lavoro ben svolto
materializza infatti uno spirito e lo
comunica efficacemente in maniera
effettiva, in modo concreto e
costante. Per questo cercate di dare
la maggiore professionalità possibile
al lavoro della casa, come ognuno dei
miei figli fa con il suo lavoro. E
nell’elevarlo al piano del lavoro
santificato, mettete la competenza
professionale direttamente a servizio
delle persone, trasformandolo in un
fattore di umanizzazione e di
ispirazione per il lavoro
professionale di tutti.

In secondo luogo, il lavoro
dell’Amministrazione è apostolato
degli apostolati perché rende
possibile gli altri, agendo come linfa
e impulso, specialmente nella misura
in cui cercate di trasformarlo in
dialogo con Dio. «Lavorando
nell’Amministrazione – vi scriveva
san Josemaría – partecipate a tutti gli
apostolati, collaborate a tutto il



lavoro. Il suo buon andamento è
condizione necessaria, il più grande
impulso che l’Opera intera possa
ricevere, se lo fate con amore di
Dio»[28]. Si nota tanto quando, agli
inizi del lavoro apostolico in un
paese o in una città, non c’è ancora
Amministrazione. Si nota anche che,
quando c’è, l’Opera acquista più vita
e più dinamismo. Inoltre,
logicamente, voi numerarie ausiliari
collaborate a molte altre attività
apostoliche, nella misura in cui ne
avete la possibilità.

Diciamo anche che
l’Amministrazione è la colonna
vertebrale dell’Opera, perché sostiene
tutto il corpo, che diversamente non
starebbe in piedi. È così, grazie a Dio;
si tratta di qualcosa che dobbiamo
considerare e valorizzare sempre.
Naturalmente, anche le altre
numerarie che lavorano
nell’Amministrazione sono – siete –



questa colonna vertebrale e questo
apostolato degli apostolati.

Voi figlie mie numerarie ausiliari
avete una missione entusiasmante:
trasformare questo mondo, oggi così
pieno di individualismo e di
indifferenza, in un autentico focolare
domestico. La vostra opera, svolta
con amore, può arrivare a tutti gli
ambienti. State costruendo un
mondo più umano e più divino,
perché lo nobilitate con il vostro
lavoro trasformato in orazione, con il
vostro affetto e con la professionalità
che mettete nella cura integrale delle
persone.

IV. La vocazione all’Opera come
aggregata e aggregato

Con un carattere specifico

18. Voi aggregati fate l’Opus Dei
principalmente attraverso un
profondo apostolato personale nel
vostro ambiente professionale e



familiare, e collaborando con i
numerari nel prendersi cura degli
altri fedeli dell’Opera. Manifestate
con la vostra vita l’assoluta libertà
che connota l’attività apostolica di
ogni battezzato, svolgendola con
tutte le energie di un cuore celibe.
Per questo motivo san Josemaría
poteva dirvi: «Ho invidia di voi, la
vostra dedizione a Dio è totale e
piena come la mia, ma potete
arrivare più lontano»[29]. Che cosa
intendeva dire? Voleva dire che
l’essenziale è stare in mezzo al
mondo, in mezzo alle attività, alle
professioni, alle famiglie, per
portarvi la vita cristiana.

Vi trovate in circostanze molto
variegate e vi muovete in ogni sorta
di ambienti professionali. La vostra
vita si apre a un campo illimitato di
possibilità nelle quali incarnare e
diffondere lo spirito dell’Opus Dei.
Per la varietà delle vostre origini,
arrivate a tutto il tessuto sociale; per



la prolungata permanenza in ogni
luogo, rendete possibile il
radicamento degli apostolati nel
territorio; il vostro stile di vita vi
permette di coltivare una grande
varietà di relazioni e di farlo in modo
molto stabile: rapporti familiari,
professionali, di vicinato, nel paese,
città o nazione dove risiedete.
«Arrivate più in là», come affermava
san Josemaría, non solo in termini di
estensione ma anche di profondità
dell’apostolato, perché poi mostrate
al vivo che cosa significa darsi a Dio 
in mezzo al mondo, con cuore
indiviso.

Si comprende molto bene, pertanto,
perché nostro Padre desiderasse che
voi aggregati foste il doppio dei
numerari: la cosa più importante è il
lavoro nelle circostanze ordinarie e
nelle attività peculiari di ciascuna e
di ciascuno.



Se qualcuno, interrogandosi sulla
possibilità di avere vocazione
all’Opera, dubitasse tra essere
numerario o aggregato, potrebbe
essere necessario spiegargli che è
sbagliato pensare che sia meglio
essere numerario che aggregato. È
molto importante per il
discernimento della vocazione. Ci
sono casi in cui la determinazione
della vocazione all’Opera è evidente:
per esempio, un uomo sposato può
essere soprannumerario ma non
aggregato o numerario. Tuttavia, ci
sono altri casi meno evidenti, e
l’ultimo discernimento spetta alla
persona interessata che sperimenta
che cosa Dio le chiede in particolare
all’interno dell’unica e comune
vocazione. Logicamente, per
prudenza, è opportuno chiedere
consiglio nella direzione spirituale e
anche ai direttori, che conoscono la
persona e saranno disposti a
discernere insieme a lei quale sia la
volontà di Dio.



Il profumo di Cristo

19. A proposito delle aggregate e
degli aggregati, san Josemaría
scriveva: «Mediante il loro lavoro,
che a volte svolgono nelle nostre
opere apostoliche, in tutte le
congiunture sociali, in ogni luogo, nei
più diversi angoli della terra, portano
dappertutto, tra i loro colleghi, il
profumo di Cristo; si sforzano di dare
un orientamento cristiano alle
attività sociali, professionali,
economiche – pubbliche o private –
degli appartenenti alla propria classe
e condizione sociale. Lo faranno
senza bisogno, normalmente, di
cambiare domicilio o lavoro»[30]. Io
stesso ho sentito affermare da don
Javier, seguendo un insegnamento di
san Josemaría, che voi aggregate e
aggregati mostrate in modo
particolarmente chiaro che cos’è
l’Opus Dei, mediante la
santificazione della vita ordinaria,



del lavoro professionale e della vita
familiare, senza cambiare posto.

Voi aggregati a volte lavorate in
attività di insegnamento o in altre
opere apostoliche della Prelatura.
Tuttavia, questo non è il modo
principale con cui partecipate alla
missione dell’Opera poiché essa è
tutta nelle vostre mani. Può essere
necessario che assumiate questi
incarichi, ma la cosa principale è la
santificazione della vita ordinaria, il
rapporto di amicizia e confidenza
con la gente e, se ne è il caso,
accompagnare i vostri amici ai mezzi
di formazione delle opere di san
Raffaele e di san Gabriele… In sintesi,
Dio vi chiama a essere lievito nella
massa. Ciò che importa, ripeto, è il
vostro impegno nelle circostanze
ordinarie e nelle attività
professionali di ciascuna e di
ciascuno.

V. Sacerdoti della Prelatura



20. Dal novero dei numerari e degli
aggregati provengono le vocazioni al
sacerdozio nell’Opera, essenziali
quanto i laici nella realtà teologica e
giuridica della Prelatura. Questa
chiamata non è un coronamento
della vocazione all’Opera ma un
nuovo modo di viverla, perché «sono
tenuti più degli altri a stendere il
cuore per terra come un tappeto,
perché i loro fratelli camminino sul
morbido»[31].

Oltre che al proprio ministero
sacerdotale nella Chiesa, che ha il
suo centro nell’Eucaristia, i sacerdoti
della Prelatura si dedicano
principalmente al servizio
ministeriale degli altri fedeli e a dare
assistenza sacerdotale alle loro
attività apostoliche. Specificamente,
a motivo della peculiare missione
pastorale della Prelatura, si occupano
soprattutto della celebrazione dei
sacramenti dell’Eucaristia e della
Penitenza, della predicazione della



parola di Dio, della direzione
spirituale e di un ampio lavoro di
formazione dottrinale.

Il fatto che i sacerdoti della Prelatura
vivano, come gli altri, lo spirito
dell’Opera, implica un certo stile
sacerdotale: nel loro ministero
riflettono necessariamente la
secolarità; rispettano e promuovono
con tanta delicatezza la
responsabilità e l’iniziativa dei fedeli
laici; agiscono in modo
soprannaturale per avvicinare le
persone a Dio; favoriscono negli altri
la libertà di spirito, che è amare;
operano con iniziativa per avere un
abbondante lavoro sacerdotale.
Naturalmente, nella misura del
possibile, collaborano anche alle
attività della diocesi.

Al servizio degli altri

21. In apertura di una delle sue
lettere, rivolta specialmente ai suoi
figli sacerdoti, san Josemaría



scriveva: «Siete stati ordinati, figli
miei sacerdoti, per servire. Lasciate
che inizi ricordandovi che la vostra
missione sacerdotale è una missione
di servizio. Vi conosco, e so che
questa parola – servire – riassume le
vostre aspirazioni, tutta la vostra
vita, ed è il vostro orgoglio e la mia
consolazione: perché la vostra buona
e sincera volontà, condivisa con i
vostri fratelli laici e con le vostre
sorelle, di dedicarvi sempre a fare
del bene agli altri, mi dà il diritto di
dire che siete gaudium meum et
corona mea (Fil 4, 1), mia gioia e mia
corona»[32].

Lo spirito di servizio spinge voi
sacerdoti a sentirvi ed essere in
pratica uno qualsiasi fra i vostri
fratelli, consci che nell’Opera c’è
«una sola classe, benché formata da
chierici e laici»[33]. Allo stesso tempo,
col vostro esempio e la vostra parola,
cercate di essere strumenti per
risvegliare i desideri di santità degli



altri e strumenti di unità nell’Opera.
State sempre molto vicini a tutti e
cercate di mantenere un
comportamento adeguato, la gravità
sacerdotale nel modo di presentarvi
e nelle conversazioni.

Figli miei, se san Josemaría diceva a
tutti che «è di Cristo che dobbiamo
parlare, non di noi stessi»[34], voi
sacerdoti vi sforzate in maniera
particolare di non brillare, di non
essere protagonisti, facendo in modo
che nella vostra vita abbia il ruolo di
protagonista e risplenda Gesù e che
siano sempre le vostre sorelle e i
vostri fratelli a brillare. Per questo
scopo, come sapete bene e cercate di
vivere, sono specialmente necessari
la vostra unione con Dio, la vostra
orazione e il sacrificio gioioso in
unità di vita.

VI. Il celibato apostolico dei
numerari e degli aggregati



22. La vocazione all’Opera per
numerari e aggregati, numerarie e
aggregate comporta il celibato
apostolico, che è un dono di Dio e
contraccambio di tale dono in forma
di risposta di amore all’Amore.
«Abbiate sempre presente che è
l’Amore – l’Amore degli amori – il
motivo del nostro celibato»[35].
Pertanto non bisogna considerare il
celibato né solo né principalmente
come una opzione funzionale, vale a
dire, come qualcosa di adeguato per
dedicarci di più al lavoro dell’Opera
o per poterci spostare di qua e di là.
È vero che il celibato lo rende
possibile o più facile, ma il suo
motivo fondamentale è di essere un
particolare dono d’identificazione
con la vita di Cristo. « Il celibato deve
essere una testimonianza di fede: la
fede in Dio diventa concreta in quella
forma di vita che solo a partire da
Dio ha un senso. Poggiare la vita su
di lui, rinunciando al matrimonio ed
alla famiglia, significa che io accolgo



e sperimento Dio come realtà e
perciò posso portarlo agli uomini»[36].

Il celibato apostolico non ci separa
dagli altri, ma poiché significa offrire
a Dio un cuore indiviso deve
denotare una vita di abnegazione,
analoga a quella di una persona
sposata, che non si comporta come se
non avesse alcun impegno di fedeltà
al coniuge.

La vocazione, vissuta con radicalità,
a volte urta con gli standard del
mondo. Anche a ciò possono essere
riferite le seguenti parole, di portata
più generale, di san Josemaría: «“Non
sembrerà artificiosa la mia
naturalezza in un ambiente
paganizzato o pagano, dato che tale
ambiente urterà con la mia vita?”. –
E ti rispondo: La tua vita urterà
senza dubbio con la loro; e questo
contrasto, che conferma con le opere
la tua fede, è appunto la naturalezza
che ti chiedo»[37].



Rinnoviamo continuamente il
convincimento che il dono del
celibato apostolico manifesta una
predilezione divina, una chiamata a
una speciale identificazione con Gesù
Cristo, che comporta anche, già sul
piano umano ma soprattutto su
quello soprannaturale, una maggiore
capacità di voler bene a tutti. È per
questo che il celibato, che prescinde
dalla paternità e dalla maternità
fisiche, rende possibili una maternità
o una paternità spirituali molto più
grandi. Ad ogni modo, sarà di fatto
più identificato con Cristo chi più
ama il Signore, che sia celibe o
sposato, poiché anche il matrimonio
è «un cammino divino sulla terra»[38].

VII. La vocazione all’Opera come
soprannumeraria e
soprannumerario

È una grande grazia di Dio

23. La maggior parte dei fedeli
dell’Opus Dei è formata da voi



soprannumerari, che cercate di
santificare tutti gli aspetti della
vostra esistenza, in particolar modo
la vita matrimoniale e familiare,
poiché ordinariamente siete persone
sposate. Nel 1947 san Josemaría
scriveva così ai suoi figli della
Spagna, rispondendo ad alcune
considerazioni che aveva ricevuto
sui soprannumerari: «Ho letto le note
per i soprannumerari […]. La
prossima settimana ti rispedirò gli
appunti con qualche indicazione
concreta: comunque, ti anticipo che
non possiamo perdere di vista che
non si tratta dell’iscrizione di alcune
persone a una qualche associazione
[…]. È una grande grazia di Dio
essere soprannumerario!»[39]. È Dio
che dà la grazia, una grande grazia,
dice san Josemaría: quella della
vocazione all’Opera. Per i
soprannumerari, questa vocazione
comporta un aiuto speciale per
percorrere il proprio cammino di
santificazione: quello individuato dal



battesimo e, nella maggior parte dei
casi, dal sacramento del matrimonio
e dalla formazione di una famiglia.

La chiamata presuppone un’elezione
ed è orientata, come ho scritto, a una
missione: essere e fare l’Opus Dei
nella Chiesa. Nell’Istruzione di San
Gabriele, riferendosi alle
soprannumerarie e ai
soprannumerari, san Josemaría
scriveva: «Vedo questa grande
schiera in azione […]. Tutti, sapendo
ciascuno di essere stato scelto da Dio,
per conseguire la santità personale
in mezzo al mondo, precisamente nel
posto che ognuno occupa nel mondo,
con una pietà solida e raffinata,
dedita al compimento gioioso –
anche se costa – del dovere di ogni
momento»[40]. Pertanto, non vediamo
mai la vocazione come un insieme di
esigenze, di obblighi, anche se è
logico che ce ne siano, ma, prima di
tutto, come una elezione di Dio, come
un grande dono di Dio.



La prospettiva che dà senso alla
vostra missione è quella di essere
«un lievito che divinizzi gli uomini e
che, mentre li rende divini, li faccia
autenticamente umani»[41]. Come
Aquila e Priscilla, che accolsero san
Paolo a Corinto (cfr. At 18, 2) e che
furono coloro che annunciarono il
Vangelo ad Apollo e a molti altri
ancora (cfr. At 18, 26; Rm 16, 3; 1 Cor
16, 19); come tanti di quei primi
cristiani che avevano una vita
normale come quella dei loro
contemporanei e che, al tempo
stesso, erano sale della terra e luce di
un mondo che era nelle tenebre.

«Fra i soprannumerari troviamo
tutta la gamma delle condizioni
sociali, delle professioni e dei
mestieri. Tutte le circostanze e le
situazioni dell’esistenza sono
santificate da quei miei figli, uomini
e donne, che si dedicano, nella loro
condizione e nella posizione di cui
godono nel mondo, a cercare la



perfezione cristiana con pienezza di
vocazione»[42]. Guardate come insiste
nostro Padre sulla pienezza di
vocazione. Per ciò che riguarda la
varietà, è chiaro che consegue dal
fatto che l’Opera è una via di
santificazione e di apostolato nella
vita ordinaria; una vita ordinaria che
ammette tutta la varietà dell’umano
e dell’onesto.

Matrimonio e famiglia

24. La vocazione all’Opera dei
soprannumerari si sviluppa in primo
luogo nell’ambito familiare. «Il
vostro primo apostolato è nella
vostra casa»[43]. San Josemaría
sognava che le case dei
soprannumerari e delle
soprannumerarie fossero «luminose
e liete», «centri d’irradiazione del
messaggio evangelico»[44]. Questa è
l’eredità che lasciate alla società. Per
questo, vi scriveva anche: «La
formazione che ricevete nell’Opus



Dei vi aiuterà a considerare la
bellezza della famiglia, il valore
soprannaturale della fondazione di
un focolare domestico, la sorgente di
santificazione che si nasconde nei
doveri coniugali»[45].

Inoltre, siete chiamati a influire
positivamente su altre famiglie. In
particolare aiutandole a dare un
senso cristiano alla loro vita
familiare e preparando i giovani al
matrimonio, perché molti si
entusiasmino e siano in grado di
formare altri focolari cristiani, dai
quali possano sorgere anche le
numerose vocazioni al celibato
apostolico volute da Dio.

Anche le persone non sposate, e i
vedovi e, naturalmente, le coppie
senza figli, possono vedere nella
famiglia un primo apostolato, poiché
in qualche modo avrete sempre un
ambiente familiare di cui prendervi
cura.



Incidere cristianamente sul proprio
ambiente

25. San Josemaría vedeva in voi una
grande mobilitazione di cristiani, che
irradia nel proprio lavoro e ambiente
sociale l’amore di Cristo,
principalmente attraverso
l’apostolato di amicizia e di
confidenza. E che, nel farlo,
contribuisce anche a migliorare le
strutture della società, rendendole
sempre più umane e conformi alla
vita dei figli di Dio, prendendo parte
attiva alla soluzione dei problemi del
nostro tempo. «Svolgete un
apostolato fecondissimo quando vi
sforzate di dare un orientamento
cristiano alle professioni, alle
istituzioni e alle strutture umane in
cui lavorate e operate»[46].

È chiaro che la vocazione e la
conseguente missione delle
soprannumerarie e dei
soprannumerari non si limita a



compiere alcune pratiche di pietà,
assistere ad alcuni mezzi di
formazione e partecipare a qualche
attività apostolica, ma abbraccia
tutta la vostra vita, perché tutto nella
vostra vita può essere incontro con
Dio e apostolato. Fare l’Opus Dei è
farlo nella propria vita e, in virtù
della comunione dei santi,
collaborare a realizzarlo in tutto il
mondo. O, come ci ricordava
icasticamente il nostro fondatore,
fare l’Opus Dei essendo ciascuno
Opus Dei.

Sentire l’Opera come propria fa sì
che vi interessiate attivamente alla
vostra formazione, a portare a Cristo
gli altri e a dare ragione della vostra
fede. Certo, «la formazione che
ricevete nell’Opus Dei è flessibile: si
adatta, come guanto alla mano, alla
vostra situazione personale e sociale.
[…] Pur essendo unici per tutti noi lo
spirito e i mezzi ascetici, si possono e
si devono concretizzare senza



rigidità a seconda della situazione di
ciascuno»[47].

La flessibilità che evita le rigidità non
significa che per essere
soprannumerario ci sia meno
bisogno di eroismo o di radicalità
nella sequela di Cristo. Dobbiamo
perciò guardare non tanto alla
diversità di circostanze quanto
all’essenza stessa di ciò che, in tali
circostanze, è chiamata di Dio,
missione affidata da Dio. In
qualunque situazione, si tratta di
stare con Cristo, di amare Cristo, di
lavorare con Cristo e di portarlo
dappertutto.

Quando san Josemaría scriveva che
«i soprannumerari si dedicano
parzialmente al servizio
dell’Opera»[48], si riferiva alla
disponibilità materiale per iniziative
apostoliche concrete e non a fare
l’Opera in misura incompleta, poiché,
ripeto ancora, l’Opus Dei lo si fa con



tutta la vita. Infatti, parlando della
missione apostolica delle
soprannumerarie e dei
soprannumerari, nostro Padre scrive
ancora: «Non si tratta di un
apostolato svolto in maniera
sporadica o casuale, ma stabilmente
e per vocazione, facendone l’ideale di
tutta la vita»[49].

Dio si aspetta che, spontaneamente e
con iniziativa, vi apriate a ventaglio e
portiate a ogni genere di persone la
gioia del Vangelo. «Nella vostra
attività apostolica dovete avere
iniziativa, entro i margini amplissimi
segnati dal nostro spirito, per
individuare in ogni luogo, in ogni
ambiente e in ogni tempo le attività
che meglio si adattino alla
situazione»[50].

Questa è la grande missione delle
mie figlie e dei miei figli
soprannumerari, che non ha confini:
«Non ci sarà nessun paesino in cui



non vi sia qualche soprannumerario
a irradiare il nostro spirito»[51]

VIII. La vocazione all’Opera come
aggregato e soprannumerario della
Società Sacerdotale della Santa
Croce

26. «Voi siete dell’Opus Dei tanto
quanto lo sono io», diceva san
Josemaría ai sacerdoti e ai diaconi
aggregati e soprannumerari della
Società Sacerdotale della Santa
Croce, che non sono incardinati nella
Prelatura.

Naturalmente, la chiamata alla
santità in mezzo al mondo include
anche i sacerdoti secolari incardinati
nelle diocesi. La vocazione all’Opera
è la stessa: la chiamata divina a
cercare la santità e a esercitare
l’apostolato nella propria condizione
e nel compimento dei propri doveri,
con lo stesso spirito e con gli stessi
mezzi ascetici, facendo parte della
famiglia dell’Opus Dei.



L’espressione giuridica
dell’appartenenza all’Opera è
certamente diversa nei fedeli della
Prelatura e nei soci della Società
Sacerdotale della Santa Croce non
incardinati nella Prelatura. Tuttavia,
la diversità del vincolo giuridico
(rispettivamente di giurisdizione o
associativo) nulla toglie all’identità
della chiamata a tendere alla santità
con lo stesso spirito e con gli stessi
mezzi specifici dell’Opus Dei.

Questa diversa posizione giuridica
consente che la chiamata all’Opera
non vi tolga dal vostro posto, poiché
rimanete incardinati nelle vostre
rispettive diocesi senza che cambi
minimamente il rapporto con il
vostro vescovo e con gli altri
sacerdoti. La vostra vocazione
rafforza e facilita, con i mezzi
opportuni, il compimento fedele e
generoso degli impegni sacerdotali e
dei compiti ministeriali, rendendovi
più amabile il cammino di santità.



Inoltre, vi spetta in modo particolare
la promozione delle vocazioni
sacerdotali e siete chiamati a essere
fermento di unità con i Vescovi e di
fraternità all’interno del presbiterio
della vostra diocesi.

Come ci incoraggiava in questa
direzione nostro Padre! «Cercate di
tenervi compagnia, anche
umanamente. Abbiate un cuore di
carne, perché di carne è il cuore con
il quale amiamo Gesù, il Padre e lo
Spirito Santo. Se vedete qualcuno dei
vostri fratelli in difficoltà, andate,
andate da lui, non aspettate che vi
chiami!»[52].

Che gioia considerare che la
santificazione del lavoro, cardine
della vita spirituale, per i soci della
Società Sacerdotale della Santa Croce
significa fondamentalmente
santificare l’attività sacerdotale. Nei
suoi aspetti principali è già
oggettivamente un’attività sacra; ma,



al tempo stesso, come ogni lavoro, è
luogo e mezzo di santificazione
personale e di apostolato.

* * *

27. Ci avviciniamo al centenario di
quel 2 ottobre 1928 in cui Dio fece
vedere l’Opera a san Josemaría. Da
allora, nel mondo e nella Chiesa, e
quindi anche nell’Opera, ci sono state
e continuano a esserci tante gioie e
tante pene.

Il 27 marzo 1975, facendo orazione
mentre predicava, nostro Padre
ricordava la storia relativamente
breve dell’Opus Dei: «Un panorama
immenso: tanti dolori, tante gioie. Ma
adesso sono tutte gioie, tutte gioie…
Perché abbiamo esperienza che il
dolore è il martellare dell’artista che
vuol fare di ciascuno, della massa
informe che siamo, un crocifisso, un
Cristo, l’alter Christus che dobbiamo
essere. Signore, grazie di tutto. Molte
grazie!»[53].



La bellezza della vocazione cristiana,
così come il Signore l’ha
concretizzata nell’Opera per
ciascuna e ciascuno di noi, ci deve
riempire di gioia: da un lato, di una
sana felicità umana dinanzi a tante
persone e a tante cose buone;
dall’altro, in modo molto speciale,
della gioia soprannaturale che, come
assicurava nostro Padre, ha «radici a
forma di Croce». Ci riempie di gioia
sapere – consideriamolo di nuovo –
che «la Santa Croce ci renderà
durevoli, sempre con lo stesso spirito
del Vangelo, che apporterà
l’apostolato di azione come frutto
saporito dell’orazione e del
sacrificio»[54].

Chiediamo alla Madonna Santissima
di benedirci e di ricordarci
maternamente che abbiamo tutti
l’Opera nelle nostre mani. In tal
modo, assecondando il volere di Dio
e corrispondendo alla sua grazia, la
storia che cominciò il 2 ottobre 1928



continuerà, malgrado la nostra
debolezza e i nostri errori, fino alla
fine dei tempi: continueremo a
lavorare con gioia, cercando di
mettere Cristo al vertice di tutte le
attività umane, a gloria di Dio.

Con grandissimo affetto vi benedice

vostro Padre

Fernando

Roma, 28 ottobre 2020

[1] Lettera 9-I-1932, n. 9.

[2] Lettera 12-XII-1952, n. 35.

[3] Lettera 31-V-1954, n. 17.

[4] Lettera 19-III-1967, n. 93.

[5] Amici di Dio, n. 146.



[6] Cfr. S. Tommaso d’Aquino, 
Commento alla Lettera ai Romani,
cap. 8, lec. 3.

[7] Francesco, Enc. Fratelli tutti, n.
277.

[8] Concilio Vaticano II, Cost. Lumen
gentium, n. 3.

[9] Forgia, n. 69.

[10] Ibid., n. 835.

[11] Francesco, Es. ap. Evangelii
gaudium, n. 121.

[12] Colloqui, n. 19.

[13] Lettera 31-V-1954, n. 34.

[14] È Gesù che passa, n. 74.

[15] Forgia, n. 156.

[16] Lettera 24-XII-1951, n. 137.

[17] Lettera 25-I-1961, n. 11.



[18] Beato Álvaro del Portillo, nota
135 all’Istruzione per l’opera di San
Michele.

[19] Cfr. Messaggio, 20-VII-2020

[20] Lettera 29-IX-1957, n. 8.

[21] Ibid., n. 76.

[22] Javier Echevarría, Lettera
pastorale, 28-XI-1995, n. 16.

[23] Istruzione per l'opera di San
Gabriele, n. 113.

[24] Istruzione sullo spirito
soprannaturale dell’Opera, n. 28.

[25] Meditazione, 28-IV-1963.

[26] San Giovanni Paolo II, Lettera
ap. Mulieris dignitatem, n. 30.

[27] Colloqui, n. 88.

[28] Lettera 29-VII-1965, n. 11.



[29] Note di una riunione familiare,
15-IX-1962.

[30] Lettera 28-IX-1957, n. 13.

[31] Lettera 8-VIII-1956, n. 7.

[32] Ibid., n. 1.

[33] Ibid., n. 5.

[34] È Gesù che passa, n. 163.

[35] Istruzione per l’opera di San
Michele, n. 84.

[36] Benedetto XVI, Discorso, 22-
XII-2006.

[37] Cammino, n. 380.

[38] Colloqui, n. 92.

[39] Lettera al Consiglio Generale
dell’Opus Dei, 18-XII-1947.

[40]Istruzione per l’opera di San
Gabriele, n. 9.



[41] Lettera 9-I-1959. n. 7.

[42] Ibid., n. 10.

[43] Ibid., n. 53.

[44] È Gesù che passa, n. 30.

[45] Lettera 9-I-1959, n. 53.

[46] Ibid., n. 17.

[47] Ibid., n. 33.

[48] Istruzione per l’opera di San
Gabriele, n. 23.

[49] Ibid., n. 15.

[50] Lettera 24-X-1942, n. 46.

[51] Lettera 9-I-1959, n. 13.

[52] Note di una riunione familiare
con sacerdoti, 26-X-1972, in Archivio
generale della Prelatura, sezione P04
1972, II, p. 767.



[53] Parole tratte dalla sua
predicazione, in Archivio generale
della Prelatura, sezione P01 1975, p.
809.

[54] Istruzione sullo spirito
soprannaturale dell’Opera, n. 28.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lettera-del-
prelato-28-ottobre-2020/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-28-ottobre-2020/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-28-ottobre-2020/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-28-ottobre-2020/

	Lettera del prelato (28 ottobre 2020) | Vocazione all'Opus Dei

