
opusdei.org

Lettera del Papa sul
presepe,
"Admirabile signum"

"Admirabile signum", il
mirabile segno, è il titolo di
questa lettera apostolica di
papa Francesco sul presepe.

02/12/2019

Clicca qui per ascoltare "Admirabile
Signum"

1. Il mirabile segno del presepe, così
caro al popolo cristiano, suscita
sempre stupore e meraviglia.
Rappresentare l’evento della nascita

https://opusdei.org/it/article/admirabile-signum-audio-da-ascoltare-parte-1/
https://opusdei.org/it/article/admirabile-signum-audio-da-ascoltare-parte-1/


di Gesù equivale ad annunciare il
mistero dell’Incarnazione del Figlio
di Dio con semplicità e gioia. Il
presepe, infatti, è come un Vangelo
vivo, che trabocca dalle pagine della
Sacra Scrittura. Mentre
contempliamo la scena del Natale,
siamo invitati a metterci
spiritualmente in cammino, attratti
dall’umiltà di Colui che si è fatto
uomo per incontrare ogni uomo. E
scopriamo che Egli ci ama a tal punto
da unirsi a noi, perché anche noi
possiamo unirci a Lui.

Con questa Lettera vorrei sostenere
la bella tradizione delle nostre
famiglie, che nei giorni precedenti il
Natale preparano il presepe. Come
pure la consuetudine di allestirlo nei
luoghi di lavoro, nelle scuole, negli
ospedali, nelle carceri, nelle piazze...
È davvero un esercizio di fantasia
creativa, che impiega i materiali più
disparati per dare vita a piccoli
capolavori di bellezza. Si impara da



bambini: quando papà e mamma,
insieme ai nonni, trasmettono questa
gioiosa abitudine, che racchiude in sé
una ricca spiritualità popolare. Mi
auguro che questa pratica non venga
mai meno; anzi, spero che, là dove
fosse caduta in disuso, possa essere
riscoperta e rivitalizzata.

2. L’origine del presepe trova
riscontro anzitutto in alcuni dettagli
evangelici della nascita di Gesù a
Betlemme. L’Evangelista Luca dice
semplicemente che Maria «diede alla
luce il suo figlio primogenito, lo
avvolse in fasce e lo pose in una
mangiatoia, perché per loro non
c’era posto nell’alloggio» (2,7). Gesù
viene deposto in una mangiatoia, che
in latino si dice praesepium, da cui 
presepe.

Entrando in questo mondo, il Figlio
di Dio trova posto dove gli animali
vanno a mangiare. Il fieno diventa il
primo giaciglio per Colui che si



rivelerà come «il pane disceso dal
cielo» (Gv 6,41). Una simbologia che
già Sant’Agostino, insieme ad altri
Padri, aveva colto quando scriveva:
«Adagiato in una mangiatoia,
divenne nostro cibo» (Serm. 189,4).
In realtà, il presepe contiene diversi
misteri della vita di Gesù e li fa
sentire vicini alla nostra vita
quotidiana.

Ma veniamo subito all’origine del
presepe come noi lo intendiamo. Ci
rechiamo con la mente a Greccio,
nella Valle Reatina, dove San
Francesco si fermò venendo
probabilmente da Roma, dove il 29
novembre 1223 aveva ricevuto dal
Papa Onorio III la conferma della sua
Regola. Dopo il suo viaggio in Terra
Santa, quelle grotte gli ricordavano
in modo particolare il paesaggio di
Betlemme. Ed è possibile che il
Poverello fosse rimasto colpito, a
Roma, nella Basilica di Santa Maria
Maggiore, dai mosaici con la



rappresentazione della nascita di
Gesù, proprio accanto al luogo dove
si conservavano, secondo un’antica
tradizione, le tavole della
mangiatoia.

Le Fonti Francescane raccontano nei
particolari cosa avvenne a Greccio.
Quindici giorni prima di Natale,
Francesco chiamò un uomo del
posto, di nome Giovanni, e lo pregò
di aiutarlo nell’attuare un desiderio:
«Vorrei rappresentare il Bambino
nato a Betlemme, e in qualche modo
vedere con gli occhi del corpo i disagi
in cui si è trovato per la mancanza
delle cose necessarie a un neonato,
come fu adagiato in una greppia e
come giaceva sul fieno tra il bue e
l’asinello».[1] Appena l’ebbe
ascoltato, il fedele amico andò subito
ad approntare sul luogo designato
tutto il necessario, secondo il
desiderio del Santo. Il 25 dicembre
giunsero a Greccio molti frati da
varie parti e arrivarono anche



uomini e donne dai casolari della
zona, portando fiori e fiaccole per
illuminare quella santa notte.
Arrivato Francesco, trovò la greppia
con il fieno, il bue e l’asinello. La
gente accorsa manifestò una gioia
indicibile, mai assaporata prima,
davanti alla scena del Natale. Poi il
sacerdote, sulla mangiatoia, celebrò
solennemente l’Eucaristia,
mostrando il legame tra
l’Incarnazione del Figlio di Dio e
l’Eucaristia. In quella circostanza, a
Greccio, non c’erano statuine: il
presepe fu realizzato e vissuto da
quanti erano presenti.[2]

È così che nasce la nostra tradizione:
tutti attorno alla grotta e ricolmi di
gioia, senza più alcuna distanza tra
l’evento che si compie e quanti
diventano partecipi del mistero.

Il primo biografo di San Francesco,
Tommaso da Celano, ricorda che
quella notte, alla scena semplice e



toccante s’aggiunse anche il dono di
una visione meravigliosa: uno dei
presenti vide giacere nella
mangiatoia Gesù Bambino stesso. Da
quel presepe del Natale 1223,
«ciascuno se ne tornò a casa sua
pieno di ineffabile gioia».[3]

3. San Francesco, con la semplicità di
quel segno, realizzò una grande
opera di evangelizzazione. Il suo
insegnamento è penetrato nel cuore
dei cristiani e permane fino ai nostri
giorni come una genuina forma per
riproporre la bellezza della nostra
fede con semplicità. D’altronde, il
luogo stesso dove si realizzò il primo
presepe esprime e suscita questi
sentimenti. Greccio diventa un
rifugio per l’anima che si nasconde
sulla roccia per lasciarsi avvolgere
nel silenzio.

Perché il presepe suscita tanto
stupore e ci commuove? Anzitutto
perché manifesta la tenerezza di Dio.



Lui, il Creatore dell’universo, si
abbassa alla nostra piccolezza. Il
dono della vita, già misterioso ogni
volta per noi, ci affascina ancora di
più vedendo che Colui che è nato da
Maria è la fonte e il sostegno di ogni
vita. In Gesù, il Padre ci ha dato un
fratello che viene a cercarci quando
siamo disorientati e perdiamo la
direzione; un amico fedele che ci sta
sempre vicino; ci ha dato il suo Figlio
che ci perdona e ci risolleva dal
peccato.

Comporre il presepe nelle nostre case
ci aiuta a rivivere la storia che si è
vissuta a Betlemme. Naturalmente, i
Vangeli rimangono sempre la fonte
che permette di conoscere e meditare
quell’Avvenimento; tuttavia, la sua
rappresentazione nel presepe aiuta
ad immaginare le scene, stimola gli
affetti, invita a sentirsi coinvolti nella
storia della salvezza, contemporanei
dell’evento che è vivo e attuale nei
più diversi contesti storici e culturali.



In modo particolare, fin dall’origine
francescana il presepe è un invito a
“sentire”, a “toccare” la povertà che il
Figlio di Dio ha scelto per sé nella sua
Incarnazione. E così, implicitamente,
è un appello a seguirlo sulla via
dell’umiltà, della povertà, della
spogliazione, che dalla mangiatoia di
Betlemme conduce alla Croce. È un
appello a incontrarlo e servirlo con
misericordia nei fratelli e nelle
sorelle più bisognosi (cfr Mt
25,31-46).

4. Mi piace ora passare in rassegna i
vari segni del presepe per cogliere il
senso che portano in sé. In primo
luogo, rappresentiamo il contesto del
cielo stellato nel buio e nel silenzio
della notte. Non è solo per fedeltà ai
racconti evangelici che lo facciamo
così, ma anche per il significato che
possiede. Pensiamo a quante volte la
notte circonda la nostra vita. Ebbene,
anche in quei momenti, Dio non ci
lascia soli, ma si fa presente per



rispondere alle domande decisive
che riguardano il senso della nostra
esistenza: chi sono io? Da dove
vengo? Perché sono nato in questo
tempo? Perché amo? Perché soffro?
Perché morirò? Per dare una risposta
a questi interrogativi Dio si è fatto
uomo. La sua vicinanza porta luce
dove c’è il buio e rischiara quanti
attraversano le tenebre della
sofferenza (cfr Lc 1,79).

Una parola meritano anche i
paesaggi che fanno parte del presepe
e che spesso rappresentano le rovine
di case e palazzi antichi, che in alcuni
casi sostituiscono la grotta di
Betlemme e diventano l’abitazione
della Santa Famiglia. Queste rovine
sembra che si ispirino alla Legenda
Aurea del domenicano Jacopo da
Varazze (secolo XIII), dove si legge di
una credenza pagana secondo cui il
tempio della Pace a Roma sarebbe
crollato quando una Vergine avesse
partorito. Quelle rovine sono



soprattutto il segno visibile
dell’umanità decaduta, di tutto ciò
che va in rovina, che è corrotto e
intristito. Questo scenario dice che
Gesù è la novità in mezzo a un
mondo vecchio, ed è venuto a
guarire e ricostruire, a riportare la
nostra vita e il mondo al loro
splendore originario.

5. Quanta emozione dovrebbe
accompagnarci mentre collochiamo
nel presepe le montagne, i ruscelli, le
pecore e i pastori! In questo modo
ricordiamo, come avevano
preannunciato i profeti, che tutto il
creato partecipa alla festa della
venuta del Messia. Gli angeli e la
stella cometa sono il segno che noi
pure siamo chiamati a metterci in
cammino per raggiungere la grotta e
adorare il Signore.

«Andiamo fino a Betlemme, vediamo
questo avvenimento che il Signore ci
ha fatto conoscere» (Lc 2,15): così



dicono i pastori dopo l’annuncio fatto
dagli angeli. È un insegnamento
molto bello che ci proviene nella
semplicità della descrizione. A
differenza di tanta gente intenta a
fare mille altre cose, i pastori
diventano i primi testimoni
dell’essenziale, cioè della salvezza
che viene donata. Sono i più umili e i
più poveri che sanno accogliere
l’avvenimento dell’Incarnazione. A
Dio che ci viene incontro nel
Bambino Gesù, i pastori rispondono
mettendosi in cammino verso di Lui,
per un incontro di amore e di grato
stupore. È proprio questo incontro
tra Dio e i suoi figli, grazie a Gesù, a
dar vita alla nostra religione, a
costituire la sua singolare bellezza,
che traspare in modo particolare nel
presepe.

6. Nei nostri presepi siamo soliti
mettere tante statuine simboliche.
Anzitutto, quelle di mendicanti e di
gente che non conosce altra



abbondanza se non quella del cuore.
Anche loro stanno vicine a Gesù
Bambino a pieno titolo, senza che
nessuno possa sfrattarle o
allontanarle da una culla talmente
improvvisata che i poveri attorno ad
essa non stonano affatto. I poveri,
anzi, sono i privilegiati di questo
mistero e, spesso, coloro che
maggiormente riescono a
riconoscere la presenza di Dio in
mezzo a noi.

I poveri e i semplici nel presepe
ricordano che Dio si fa uomo per
quelli che più sentono il bisogno del
suo amore e chiedono la sua
vicinanza. Gesù, «mite e umile di
cuore» (Mt 11,29), è nato povero, ha
condotto una vita semplice per
insegnarci a cogliere l’essenziale e
vivere di esso. Dal presepe emerge
chiaro il messaggio che non
possiamo lasciarci illudere dalla
ricchezza e da tante proposte
effimere di felicità. Il palazzo di



Erode è sullo sfondo, chiuso, sordo
all’annuncio di gioia. Nascendo nel
presepe, Dio stesso inizia l’unica vera
rivoluzione che dà speranza e dignità
ai diseredati, agli emarginati: la
rivoluzione dell’amore, la
rivoluzione della tenerezza. Dal
presepe, Gesù proclama, con mite
potenza, l’appello alla condivisione
con gli ultimi quale strada verso un
mondo più umano e fraterno, dove
nessuno sia escluso ed emarginato.

Spesso i bambini – ma anche gli
adulti! – amano aggiungere al
presepe altre statuine che sembrano
non avere alcuna relazione con i
racconti evangelici. Eppure, questa
immaginazione intende esprimere
che in questo nuovo mondo
inaugurato da Gesù c’è spazio per
tutto ciò che è umano e per ogni
creatura. Dal pastore al fabbro, dal
fornaio ai musicisti, dalle donne che
portano le brocche d’acqua ai
bambini che giocano…: tutto ciò



rappresenta la santità quotidiana, la
gioia di fare in modo straordinario le
cose di tutti i giorni, quando Gesù
condivide con noi la sua vita divina.

7. Poco alla volta il presepe ci
conduce alla grotta, dove troviamo le
statuine di Maria e di Giuseppe.
Maria è una mamma che contempla
il suo bambino e lo mostra a quanti
vengono a visitarlo. La sua statuetta
fa pensare al grande mistero che ha
coinvolto questa ragazza quando Dio
ha bussato alla porta del suo cuore
immacolato. All’annuncio dell’angelo
che le chiedeva di diventare la madre
di Dio, Maria rispose con obbedienza
piena e totale. Le sue parole: «Ecco la
serva del Signore: avvenga per me
secondo la tua parola» (Lc 1,38), sono
per tutti noi la testimonianza di come
abbandonarsi nella fede alla volontà
di Dio. Con quel “sì” Maria diventava
madre del Figlio di Dio senza
perdere, anzi consacrando grazie a
Lui la sua verginità. Vediamo in lei la



Madre di Dio che non tiene il suo
Figlio solo per sé, ma a tutti chiede di
obbedire alla sua parola e metterla in
pratica (cfr Gv 2,5).

Accanto a Maria, in atteggiamento di
proteggere il Bambino e la sua
mamma, c’è San Giuseppe. In genere
è raffigurato con il bastone in mano,
e a volte anche mentre regge una
lampada. San Giuseppe svolge un
ruolo molto importante nella vita di
Gesù e di Maria. Lui è il custode che
non si stanca mai di proteggere la
sua famiglia. Quando Dio lo avvertirà
della minaccia di Erode, non esiterà a
mettersi in viaggio ed emigrare in
Egitto (cfr Mt 2,13-15). E una volta
passato il pericolo, riporterà la
famiglia a Nazareth, dove sarà il
primo educatore di Gesù fanciullo e
adolescente. Giuseppe portava nel
cuore il grande mistero che
avvolgeva Gesù e Maria sua sposa, e
da uomo giusto si è sempre affidato



alla volontà di Dio e l’ha messa in
pratica.

8. Il cuore del presepe comincia a
palpitare quando, a Natale, vi
deponiamo la statuina di Gesù
Bambino. Dio si presenta così, in un
bambino, per farsi accogliere tra le
nostre braccia. Nella debolezza e
nella fragilità nasconde la sua
potenza che tutto crea e trasforma.
Sembra impossibile, eppure è così: in
Gesù Dio è stato bambino e in questa
condizione ha voluto rivelare la
grandezza del suo amore, che si
manifesta in un sorriso e nel tendere
le sue mani verso chiunque.

La nascita di un bambino suscita
gioia e stupore, perché pone dinanzi
al grande mistero della vita. Vedendo
brillare gli occhi dei giovani sposi
davanti al loro figlio appena nato,
comprendiamo i sentimenti di Maria
e Giuseppe che guardando il



bambino Gesù percepivano la
presenza di Dio nella loro vita.

«La vita infatti si manifestò» (1 Gv
1,2): così l’apostolo Giovanni
riassume il mistero
dell’Incarnazione. Il presepe ci fa
vedere, ci fa toccare questo evento
unico e straordinario che ha
cambiato il corso della storia, e a
partire dal quale anche si ordina la
numerazione degli anni, prima e
dopo la nascita di Cristo.

Il modo di agire di Dio quasi
tramortisce, perché sembra
impossibile che Egli rinunci alla sua
gloria per farsi uomo come noi. Che
sorpresa vedere Dio che assume i
nostri stessi comportamenti: dorme,
prende il latte dalla mamma, piange
e gioca come tutti i bambini! Come
sempre, Dio sconcerta, è
imprevedibile, continuamente fuori
dai nostri schemi. Dunque il presepe,
mentre ci mostra Dio così come è



entrato nel mondo, ci provoca a
pensare alla nostra vita inserita in
quella di Dio; invita a diventare suoi
discepoli se si vuole raggiungere il
senso ultimo della vita.

9. Quando si avvicina la festa
dell’Epifania, si collocano nel presepe
le tre statuine dei Re Magi.
Osservando la stella, quei saggi e
ricchi signori dell’Oriente si erano
messi in cammino verso Betlemme
per conoscere Gesù, e offrirgli in
dono oro, incenso e mirra. Anche
questi regali hanno un significato
allegorico: l’oro onora la regalità di
Gesù; l’incenso la sua divinità; la
mirra la sua santa umanità che
conoscerà la morte e la sepoltura.

Guardando questa scena nel presepe
siamo chiamati a riflettere sulla
responsabilità che ogni cristiano ha
di essere evangelizzatore. Ognuno di
noi si fa portatore della Bella Notizia
presso quanti incontra,



testimoniando la gioia di aver
incontrato Gesù e il suo amore con
concrete azioni di misericordia.

I Magi insegnano che si può partire
da molto lontano per raggiungere
Cristo. Sono uomini ricchi, stranieri
sapienti, assetati d’infinito, che
partono per un lungo e pericoloso
viaggio che li porta fino a Betlemme
(cfr Mt 2,1-12). Davanti al Re
Bambino li pervade una gioia
grande. Non si lasciano
scandalizzare dalla povertà
dell’ambiente; non esitano a mettersi
in ginocchio e ad adorarlo. Davanti a
Lui comprendono che Dio, come
regola con sovrana sapienza il corso
degli astri, così guida il corso della
storia, abbassando i potenti ed
esaltando gli umili. E certamente,
tornati nel loro Paese, avranno
raccontato questo incontro
sorprendente con il Messia,
inaugurando il viaggio del Vangelo
tra le genti.



10. Davanti al presepe, la mente va
volentieri a quando si era bambini e
con impazienza si aspettava il tempo
per iniziare a costruirlo. Questi
ricordi ci inducono a prendere
sempre nuovamente coscienza del
grande dono che ci è stato fatto
trasmettendoci la fede; e al tempo
stesso ci fanno sentire il dovere e la
gioia di partecipare ai figli e ai nipoti
la stessa esperienza. Non è
importante come si allestisce il
presepe, può essere sempre uguale o
modificarsi ogni anno; ciò che conta,
è che esso parli alla nostra vita.
Dovunque e in qualsiasi forma, il
presepe racconta l’amore di Dio, il
Dio che si è fatto bambino per dirci
quanto è vicino ad ogni essere
umano, in qualunque condizione si
trovi.

Cari fratelli e sorelle, il presepe fa
parte del dolce ed esigente processo
di trasmissione della fede. A partire
dall’infanzia e poi in ogni età della



vita, ci educa a contemplare Gesù, a
sentire l’amore di Dio per noi, a
sentire e credere che Dio è con noi e
noi siamo con Lui, tutti figli e fratelli
grazie a quel Bambino Figlio di Dio e
della Vergine Maria. E a sentire che
in questo sta la felicità. Alla scuola di
San Francesco, apriamo il cuore a
questa grazia semplice, lasciamo che
dallo stupore nasca una preghiera
umile: il nostro “grazie” a Dio che ha
voluto condividere con noi tutto per
non lasciarci mai soli.

Dato a Greccio, nel Santuario del
Presepe, 1° dicembre 2019, settimo del
pontificato.

FRANCESCO

[1] Tommaso da Celano, Vita Prima,
84: Fonti francescane (FF), n. 468.

[2] Cf. ibid., 85: FF, n. 469.



[3] Ibid., 86: FF, n. 470.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lettera-del-papa-
sul-presepe/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/lettera-del-papa-sul-presepe/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-papa-sul-presepe/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-papa-sul-presepe/

	Lettera del Papa sul presepe, "Admirabile signum"

