
opusdei.org

Lettera Apostolica
"Misericordia et
Misera"

A conclusione del Giubileo
straordinario Papa Francesco
ha scritto questa lettera
apostolica per ricordare che il
perdono e la misericordia non
sono momentanei, ma fanno
parte dell'essenza stessa della
Chiesa.

24/11/2016

Misericordia et misera sono le due
parole che sant’Agostino utilizza per



raccontare l’incontro tra Gesù e
l’adultera (cfr Gv 8,1-11). Non poteva
trovare espressione più bella e
coerente di questa per far
comprendere il mistero dell’amore di
Dio quando viene incontro al
peccatore: «Rimasero soltanto loro
due: la misera e la misericordia».[1]
Quanta pietà e giustizia divina in
questo racconto! Il suo insegnamento
viene a illuminare la conclusione del
Giubileo Straordinario della
Misericordia, mentre indica il
cammino che siamo chiamati a
percorrere nel futuro.

1. Questa pagina del Vangelo può a
buon diritto essere assunta come
icona di quanto abbiamo celebrato
nell’Anno Santo, un tempo ricco di
misericordia, la quale chiede di
essere ancora celebrata e vissuta
nelle nostre comunità. La
misericordia, infatti, non può essere
una parentesi nella vita della Chiesa,
ma costituisce la sua stessa esistenza,

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn1


che rende manifesta e tangibile la
verità profonda del Vangelo. Tutto si
rivela nella misericordia; tutto si
risolve nell’amore misericordioso del
Padre.

Una donna e Gesù si sono incontrati.
Lei, adultera e, secondo la Legge,
giudicata passibile di lapidazione;
Lui, che con la sua predicazione e il
dono totale di sé, che lo porterà alla
croce, ha riportato la legge mosaica
al suo genuino intento originario. Al
centro non c’è la legge e la giustizia
legale, ma l’amore di Dio, che sa
leggere nel cuore di ogni persona,
per comprenderne il desiderio più
nascosto, e che deve avere il primato
su tutto. In questo racconto
evangelico, tuttavia, non si
incontrano il peccato e il giudizio in
astratto, ma una peccatrice e il
Salvatore. Gesù ha guardato negli
occhi quella donna e ha letto nel suo
cuore: vi ha trovato il desiderio di
essere capita, perdonata e liberata.



La miseria del peccato è stata
rivestita dalla misericordia
dell’amore. Nessun giudizio da parte
di Gesù che non fosse segnato dalla
pietà e dalla compassione per la
condizione della peccatrice. A chi
voleva giudicarla e condannarla a
morte, Gesù risponde con un lungo
silenzio, che vuole lasciar emergere
la voce di Dio nelle coscienze, sia
della donna sia dei suoi accusatori. I
quali lasciano cadere le pietre dalle
mani e se ne vanno ad uno ad uno
(cfr Gv 8,9). E dopo quel silenzio,
Gesù dice: «Donna, dove sono?
Nessuno ti ha condannata? …
Neanch’io ti condanno; va’ e d’ora in
poi non peccare più» (vv. 10-11). In
questo modo la aiuta a guardare al
futuro con speranza e ad essere
pronta a rimettere in moto la sua
vita; d’ora in avanti, se lo vorrà, potrà
“camminare nella carità” (cfr Ef 5,2).
Una volta che si è rivestiti della
misericordia, anche se permane la
condizione di debolezza per il



peccato, essa è sovrastata dall’amore
che permette di guardare oltre e
vivere diversamente.

2. Gesù d’altronde lo aveva insegnato
con chiarezza quando, invitato a
pranzo da un fariseo, gli si era
avvicinata una donna conosciuta da
tutti come una peccatrice (cfr Lc
7,36-50). Lei aveva cosparso di
profumo i piedi di Gesù, li aveva
bagnati con le sue lacrime e asciugati
con i suoi capelli (cfr v. 37-38). Alla
reazione scandalizzata del fariseo,
Gesù rispose: «Sono perdonati i suoi
molti peccati, perché ha molto
amato. Invece colui al quale si
perdona poco, ama poco» (v. 47).

Il perdono è il segno più visibile
dell’amore del Padre, che Gesù ha
voluto rivelare in tutta la sua vita.
Non c’è pagina del Vangelo che possa
essere sottratta a questo imperativo
dell’amore che giunge fino al
perdono. Perfino nel momento



ultimo della sua esistenza terrena,
mentre viene inchiodato sulla croce,
Gesù ha parole di perdono: «Padre,
perdona loro perché non sanno
quello che fanno» (Lc 23,34).

Niente di quanto un peccatore
pentito pone dinanzi alla
misericordia di Dio può rimanere
senza l’abbraccio del suo perdono. È
per questo motivo che nessuno di noi
può porre condizioni alla
misericordia; essa rimane sempre un
atto di gratuità del Padre celeste, un
amore incondizionato e immeritato.
Non possiamo, pertanto, correre il
rischio di opporci alla piena libertà
dell’amore con cui Dio entra nella
vita di ogni persona.

La misericordia è questa azione
concreta dell’amore che,
perdonando, trasforma e cambia la
vita. È così che si manifesta il suo
mistero divino. Dio è misericordioso
(cfr Es 34,6), la sua misericordia dura



in eterno (cfr Sal 136), di generazione
in generazione abbraccia ogni
persona che confida in Lui e la
trasforma, donandole la sua stessa
vita.

3. Quanta gioia è stata suscitata nel
cuore di queste due donne, l’adultera
e la peccatrice! Il perdono le ha fatte
sentire finalmente libere e felici
come mai prima. Le lacrime della
vergogna e del dolore si sono
trasformate nel sorriso di chi sa di
essere amata. La misericordia suscita
gioia, perché il cuore si apre alla
speranza di una vita nuova. La gioia
del perdono è indicibile, ma traspare
in noi ogni volta che ne facciamo
esperienza. All’origine di essa c’è
l’amore con cui Dio ci viene incontro,
spezzando il cerchio di egoismo che
ci avvolge, per renderci a nostra
volta strumenti di misericordia.

Come sono significative anche per
noi le parole antiche che guidavano i



primi cristiani: «Rivestiti di gioia che
è sempre gradita a Dio e gli è accetta.
In essa si diletta. Ogni uomo gioioso
opera bene, pensa bene e disprezza
la tristezza [...] Vivranno in Dio
quanti allontanano la tristezza e si
rivestono di ogni gioia».[2] Fare
esperienza della misericordia dona
gioia. Non lasciamocela portar via
dalle varie afflizioni e
preoccupazioni. Possa rimanere ben
radicata nel nostro cuore e farci
guardare sempre con serenità alla
vita quotidiana.

In una cultura spesso dominata dalla
tecnica, sembrano moltiplicarsi le
forme di tristezza e solitudine in cui
cadono le persone, e anche tanti
giovani. Il futuro infatti sembra
essere ostaggio dell’incertezza che
non consente di avere stabilità. È così
che sorgono spesso sentimenti di
malinconia, tristezza e noia, che
lentamente possono portare alla
disperazione. C’è bisogno di

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn2


testimoni di speranza e di gioia vera,
per scacciare le chimere che
promettono una facile felicità con
paradisi artificiali. Il vuoto profondo
di tanti può essere riempito dalla
speranza che portiamo nel cuore e
dalla gioia che ne deriva. C’è tanto
bisogno di riconoscere la gioia che si
rivela nel cuore toccato dalla
misericordia. Facciamo tesoro,
pertanto, delle parole dell’Apostolo:
«Siate sempre lieti nel
Signore» (Fil4,4; cfr 1 Ts 5,16).

4. Abbiamo celebrato un Anno
intenso, durante il quale ci è stata
donata con abbondanza la grazia
della misericordia. Come un vento
impetuoso e salutare, la bontà e la
misericordia del Signore si sono
riversate sul mondo intero. E davanti
a questo sguardo amoroso di Dio che
in maniera così prolungata si è
rivolto su ognuno di noi, non si può
rimanere indifferenti, perché esso
cambia la vita.



Sentiamo il bisogno, anzitutto, di
ringraziare il Signore e dirgli: «Sei
stato buono, Signore, con la tua terra
[…]. Hai perdonato la colpa del tuo
popolo» (Sal 85,2-3). È proprio così:
Dio ha calpestato le nostre colpe e
gettato in fondo al mare i nostri
peccati (cfr Mi7,19); non li ricorda
più, se li è buttati alle spalle (cfr Is
38,17); come è distante l’oriente
dall’occidente così i nostri peccati
sono distanti da lui (cfr Sal 103,12).

In questo Anno Santo la Chiesa ha
saputo mettersi in ascolto e ha
sperimentato con grande intensità la
presenza e vicinanza del Padre, che
con l’opera dello Spirito Santo le ha
reso più evidente il dono e il
mandato di Gesù Cristo riguardo al
perdono. È stata realmente una
nuova visita del Signore in mezzo a
noi. Abbiamo percepito il suo soffio
vitale riversarsi sulla Chiesa e,
ancora una volta, le sue parole
hanno indicato la missione:



«Ricevete lo Spirito Santo: a coloro a
cui perdonerete i peccati, saranno
perdonati; a coloro a cui non
perdonerete, non saranno
perdonati» (Gv 20,22-23).

5. Adesso, concluso questo Giubileo, è
tempo di guardare avanti e di
comprendere come continuare con
fedeltà, gioia ed entusiasmo a
sperimentare la ricchezza della
misericordia divina. Le nostre
comunità potranno rimanere vive e
dinamiche nell’opera di nuova
evangelizzazione nella misura in cui
la “conversione pastorale” che siamo
chiamati a vivere[3] sarà plasmata
quotidianamente dalla forza
rinnovatrice della misericordia. Non
limitiamo la sua azione; non
rattristiamo lo Spirito che indica
sempre nuovi sentieri da percorrere
per portare a tutti il Vangelo che
salva.

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn3


In primo luogo siamo chiamati a 
celebrare la misericordia. Quanta
ricchezza è presente nella preghiera
della Chiesa quando invoca Dio come
Padre misericordioso! Nella liturgia,
la misericordia non solo viene
ripetutamente evocata, ma
realmente ricevuta e vissuta.
Dall’inizio alla fine della celebrazione
eucaristica, la misericordia ritorna
più volte nel dialogo tra l’assemblea
orante e il cuore del Padre, che
gioisce quando può effondere il suo
amore misericordioso. Dopo la
richiesta di perdono iniziale con
l’invocazione «Signore pietà»,
veniamo subito rassicurati: «Dio
onnipotente abbia misericordia di
noi, perdoni i nostri peccati e ci
conduca alla vita eterna». È con
questa fiducia che la comunità si
raduna alla presenza del Signore,
particolarmente nel giorno santo
della risurrezione. Molte orazioni
“collette” intendono richiamare il
grande dono della misericordia. Nel



periodo della Quaresima, ad
esempio, preghiamo dicendo: «Dio
misericordioso, fonte di ogni bene, tu
ci hai proposto a rimedio del peccato
il digiuno la preghiera e le opere di
carità fraterna; guarda a noi che
riconosciamo la nostra miseria e
poiché ci opprime il peso delle nostre
colpe, ci sollevi la tua misericordia».
[4] Siamo poi immersi nella grande
preghiera eucaristica con il prefazio
che proclama: «Nella tua
misericordia hai tanto amato gli
uomini da mandare il tuo Figlio
come Redentore a condividere in
tutto, fuorché nel peccato, la nostra
condizione umana».[5] La quarta
preghiera eucaristica, inoltre, è un
inno alla misericordia di Dio: «Nella
tua misericordia a tutti sei venuto
incontro, perché coloro che ti
cercano ti possano trovare». «Di noi
tutti abbi misericordia»,[6] è la
richiesta impellente che il sacerdote
compie nella preghiera eucaristica
per implorare la partecipazione alla

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn4
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn5
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn6


vita eterna. Dopo il Padre Nostro, il
sacerdote prolunga la preghiera
invocando la pace e la liberazione
dal peccato grazie all’«aiuto della tua
misericordia». E prima del segno di
pace, scambiato come espressione di
fratellanza e di amore reciproco alla
luce del perdono ricevuto, egli prega
di nuovo: «Non guardare ai nostri
peccati, ma alla fede della tua
Chiesa».[7] Mediante queste parole,
con umile fiducia chiediamo il dono
dell’unità e della pace per la santa
Madre Chiesa. La celebrazione della
misericordia divina culmina nel
Sacrificio eucaristico, memoriale del
mistero pasquale di Cristo, da cui
scaturisce la salvezza per ogni essere
umano, per la storia e per il mondo
intero. Insomma, ogni momento
della celebrazione eucaristica fa
riferimento alla misericordia di Dio.

In tutta la vita sacramentale la
misericordia ci viene donata in
abbondanza. Non è affatto senza

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn7


significato che la Chiesa abbia voluto
fare esplicitamente il richiamo alla
misericordia nella formula dei due
sacramenti chiamati “di guarigione”,
cioè la Riconciliazione e l’Unzione dei
malati. La formula di assoluzione
dice: «Dio, Padre di misericordia, che
ha riconciliato a sé il mondo nella
morte e risurrezione del suo Figlio, e
ha effuso lo Spirito Santo per la
remissione dei peccati, ti conceda,
mediante il ministero della Chiesa, il
perdono e la pace»[8] e quella
dell’Unzione recita: «Per questa santa
Unzione e la sua piissima
misericordia ti aiuti il Signore con la
grazia dello Spirito Santo».[9]
Dunque, nella preghiera della Chiesa
il riferimento alla misericordia, lungi
dall’essere solamente parenetico, è
altamente performativo, vale a dire
che mentre la invochiamo con fede,
ci viene concessa; mentre la
confessiamo viva e reale, realmente
ci trasforma. È questo un contenuto
fondamentale della nostra fede, che

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn8
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn9


dobbiamo conservare in tutta la sua
originalità: prima di quella del
peccato, abbiamo la rivelazione
dell’amore con cui Dio ha creato il
mondo e gli esseri umani. L’amore è
il primo atto con il quale Dio si fa
conoscere e ci viene incontro.
Teniamo, pertanto, aperto il cuore
alla fiducia di essere amati da Dio. Il
suo amore ci precede sempre, ci
accompagna e rimane accanto a noi
nonostante il nostro peccato.

6. In tale contesto, assume un
significato particolare anche l’ascolto
della Parola di Dio. Ogni domenica, la
Parola di Dio viene proclamata nella
comunità cristiana perché il giorno
del Signore sia illuminato dalla luce
che promana dal mistero pasquale.
[10]Nella celebrazione eucaristica
sembra di assistere a un vero dialogo
tra Dio e il suo popolo. Nella
proclamazione delle Letture bibliche,
infatti, si ripercorre la storia della
nostra salvezza attraverso

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn10


l’incessante opera di misericordia
che viene annunciata. Dio parla
ancora oggi con noi come ad amici, si
“intrattiene” con noi[11] per donarci
la sua compagnia e mostrarci il
sentiero della vita. La sua Parola si fa
interprete delle nostre richieste e
preoccupazioni e risposta feconda
perché possiamo sperimentare
concretamente la sua vicinanza.
Quanta importanza acquista l’omelia,
dove «la verità si accompagna alla
bellezza e al bene»,[12]per far
vibrare il cuore dei credenti dinanzi
alla grandezza della misericordia!
Raccomando molto la preparazione
dell’omelia e la cura della
predicazione. Essa sarà tanto più
fruttuosa, quanto più il sacerdote
avrà sperimentato su di sé la bontà
misericordiosa del Signore.
Comunicare la certezza che Dio ci
ama non è un esercizio retorico, ma
condizione di credibilità del proprio
sacerdozio. Vivere, quindi, la
misericordia è la via maestra per

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn11
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn12


farla diventare un vero annuncio di
consolazione e di conversione nella
vita pastorale. L’omelia, come pure la
catechesi, hanno bisogno di essere
sempre sostenute da questo cuore
pulsante della vita cristiana.

7. La Bibbia è il grande racconto che
narra le meraviglie della
misericordia di Dio. Ogni pagina è
intrisa dell’amore del Padre che fin
dalla creazione ha voluto imprimere
nell’universo i segni del suo amore.
Lo Spirito Santo, attraverso le parole
dei profeti e gli scritti sapienziali, ha
plasmato la storia di Israele nel
riconoscimento della tenerezza e
della vicinanza di Dio, nonostante
l’infedeltà del popolo. La vita di Gesù
e la sua predicazione segnano in
modo determinante la storia della
comunità cristiana, che ha compreso
la propria missione sulla base del
mandato di Cristo di essere
strumento permanente della sua
misericordia e del suo perdono (cfr 



Gv20,23). Attraverso la Sacra
Scrittura, mantenuta viva dalla fede
della Chiesa, il Signore continua a
parlare alla sua Sposa e le indica i
sentieri da percorrere, perché il
Vangelo della salvezza giunga a tutti.
È mio vivo desiderio che la Parola di
Dio sia sempre più celebrata,
conosciuta e diffusa, perché
attraverso di essa si possa
comprendere meglio il mistero di
amore che promana da quella
sorgente di misericordia. Lo ricorda
chiaramente l’Apostolo: «Tutta la
Scrittura, ispirata da Dio, è anche
utile per insegnare, convincere,
correggere ed educare nella
giustizia» (2 Tm 3,16).

Sarebbe opportuno che ogni
comunità, in una domenica
dell’Anno liturgico, potesse
rinnovare l’impegno per la
diffusione, la conoscenza e
l’approfondimento della Sacra
Scrittura: una domenica dedicata



interamente alla Parola di Dio, per
comprendere l’inesauribile ricchezza
che proviene da quel dialogo
costante di Dio con il suo popolo. Non
mancherà la creatività per arricchire
questo momento con iniziative che
stimolino i credenti ad essere
strumenti vivi di trasmissione della
Parola. Certamente, tra queste
iniziative vi è la diffusione più ampia
della lectio divina, affinché,
attraverso la lettura orante del testo
sacro, la vita spirituale trovi sostegno
e crescita. La lectio divina sui temi
della misericordia permetterà di
toccare con mano quanta fecondità
viene dal testo sacro, letto alla luce
dell’intera tradizione spirituale della
Chiesa, che sfocia necessariamente in
gesti e opere concrete di carità.[13]

8. La celebrazione della misericordia
avviene in modo del tutto particolare
con il Sacramento della
Riconciliazione. È questo il momento
in cui sentiamo l’abbraccio del Padre

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn13


che viene incontro per restituirci la
grazia di essere di nuovo suoi figli.
Noi siamo peccatori e portiamo con
noi il peso della contraddizione tra
ciò che vorremmo fare e quanto
invece concretamente facciamo (cfr 
Rm7,14-21); la grazia, tuttavia, ci
precede sempre, e assume il volto
della misericordia che si rende
efficace nella riconciliazione e nel
perdono. Dio fa comprendere il suo
immenso amore proprio davanti al
nostro essere peccatori. La grazia è
più forte, e supera ogni possibile
resistenza, perché l’amore tutto vince
(cfr 1 Cor 13,7).

Nel Sacramento del Perdono Dio
mostra la via della conversione a Lui,
e invita a sperimentare di nuovo la
sua vicinanza. È un perdono che può
essere ottenuto iniziando, anzitutto,
a vivere la carità. Lo ricorda anche
l’apostolo Pietro quando scrive che
«L’amore copre una moltitudine di
peccati» (1 Pt 4,8). Solo Dio perdona i



peccati, ma chiede anche a noi di
essere pronti al perdono verso gli
altri, così come Lui perdona i nostri:
«Rimetti a noi i nostri debiti, come
anche noi li rimettiamo ai nostri
debitori» (Mt 6,12). Quanta tristezza
quando rimaniamo chiusi in noi
stessi e incapaci di perdonare!
Prendono il sopravvento il rancore,
la rabbia, la vendetta, rendendo la
vita infelice e vanificando l’impegno
gioioso per la misericordia.

9. Un’esperienza di grazia che la
Chiesa ha vissuto con tanta efficacia
nell’Anno giubilare è stato
certamente il servizio dei Missionari
della Misericordia. La loro azione
pastorale ha voluto rendere evidente
che Dio non pone alcun confine per
quanti lo cercano con cuore pentito,
perché a tutti va incontro come un
Padre. Ho ricevuto tante
testimonianze di gioia per il
rinnovato incontro con il Signore nel
Sacramento della Confessione. Non



perdiamo l’opportunità di vivere la
fede anche come esperienza di
riconciliazione. «Lasciatevi
riconciliare con Dio» (2 Cor 5,20) è
l’invito che ancora ai nostri giorni
l’Apostolo rivolge per far scoprire ad
ogni credente la potenza dell’amore
che rende una «creatura nuova» (2
Cor 5,17).

Esprimo la mia gratitudine ad ogni
Missionario della Misericordia per
questo prezioso servizio offerto per
rendere efficace la grazia del
perdono. Questo ministero
straordinario, tuttavia, non si
conclude con la chiusura della Porta
Santa. Desidero, infatti, che
permanga ancora, fino a nuova
disposizione, come segno concreto
che la grazia del Giubileo continua
ad essere, nelle varie parti del
mondo, viva ed efficace. Sarà cura
del Pontificio Consiglio per la
Promozione della Nuova
Evangelizzazione seguire in questo

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/new-evangelization/index_it.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/new-evangelization/index_it.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/new-evangelization/index_it.htm


periodo i Missionari della
Misericordia, come espressione
diretta della mia sollecitudine e
vicinanza e trovare le forme più
coerenti per l’esercizio di questo
prezioso ministero.

10. Ai sacerdoti rinnovo l’invito a
prepararsi con grande cura al
ministero della Confessione, che è
una vera missione sacerdotale. Vi
ringrazio sentitamente per il vostro
servizio e vi chiedo di essere 
accoglienti con tutti;testimoni della
tenerezza paterna nonostante la
gravità del peccato; solleciti
nell’aiutare a riflettere sul male
commesso; chiari nel presentare i
principi morali; disponibili ad
accompagnare i fedeli nel percorso
penitenziale, mantenendo il loro
passo con pazienza; lungimiranti nel
discernimento di ogni singolo caso; 
generosi nel dispensare il perdono di
Dio. Come Gesù davanti alla donna
adultera scelse di rimanere in



silenzio per salvarla dalla condanna
a morte, così anche il sacerdote nel
confessionale sia magnanimo di
cuore, sapendo che ogni penitente lo
richiama alla sua stessa condizione
personale: peccatore, ma ministro di
misericordia.

11. Vorrei che tutti noi meditassimo
le parole dell’Apostolo, scritte verso
la fine della sua vita, quando a
Timoteo confessa di essere stato il
primo dei peccatori, «ma appunto
per questo ho ottenuto
misericordia» (1 Tm 1,16). Le sue
parole hanno una forza prorompente
per provocare anche noi a riflettere
sulla nostra esistenza e per vedere
all’opera la misericordia di Dio nel
cambiare, convertire e trasformare il
nostro cuore: «Rendo grazie a colui
che mi ha reso forte, Cristo Gesù
Signore nostro, perché mi ha
giudicato degno di fiducia mettendo
al suo servizio me, che prima ero un
bestemmiatore, un persecutore e un



violento. Ma mi è stata usata
misericordia» (1 Tm 1,12-13).

Ricordiamo con sempre rinnovata
passione pastorale, pertanto, le
parole dell’Apostolo: «Dio ci ha
riconciliati con sé mediante Cristo e
ha affidato a noi il ministero della
riconciliazione» (2 Cor 5,18). Noi per
primi siamo stati perdonati in vista
di questo ministero; resi testimoni in
prima persona dell’universalità del
perdono. Non c’è legge né precetto
che possa impedire a Dio di
riabbracciare il figlio che torna da
Lui riconoscendo di avere sbagliato,
ma deciso a ricominciare da capo.
Fermarsi soltanto alla legge equivale
a vanificare la fede e la misericordia
divina. C’è un valore propedeutico
nella legge (cfr Gal 3,24) che ha come
fine la carità (cfr 1 Tm 1,5). Tuttavia,
il cristiano è chiamato a vivere la
novità del Vangelo, «la legge dello
Spirito, che dà vita in Cristo
Gesù» (Rm 8,2). Anche nei casi più



complessi, dove si è tentati di far
prevalere una giustizia che deriva
solo dalle norme, si deve credere
nella forza che scaturisce dalla grazia
divina.

Noi confessori abbiamo esperienza
di tante conversioni che si
manifestano sotto i nostri occhi.
Sentiamo, quindi, la responsabilità di
gesti e parole che possano giungere
nel profondo del cuore del penitente,
perché scopra la vicinanza e la
tenerezza del Padre che perdona.
Non vanifichiamo questi momenti
con comportamenti che possano
contraddire l’esperienza della
misericordia che viene ricercata.
Aiutiamo, piuttosto, a illuminare lo
spazio della coscienza personale con
l’amore infinito di Dio (cfr 1 Gv 3,20).

Il Sacramento della Riconciliazione
ha bisogno di ritrovare il suo posto
centrale nella vita cristiana; per
questo richiede sacerdoti che



mettano la loro vita a servizio del
«ministero della riconciliazione» (2
Cor 5,18) in modo tale che, mentre a
nessuno sinceramente pentito è
impedito di accedere all’amore del
Padre che attende il suo ritorno, a
tutti è offerta la possibilità di
sperimentare la forza liberatrice del
perdono.

Un’occasione propizia può essere la
celebrazione dell’iniziativa 24 ore per
il Signore in prossimità della IV
domenica di Quaresima, che già
trova molto consenso nelle Diocesi e
che rimane un richiamo pastorale
forte per vivere intensamente il
Sacramento della Confessione.

12. In forza di questa esigenza,
perché nessun ostacolo si interponga
tra la richiesta di riconciliazione e il
perdono di Dio, concedo d’ora
innanzi a tutti i sacerdoti, in forza
del loro ministero, la facoltà di
assolvere quanti hanno procurato



peccato di aborto. Quanto avevo
concesso limitatamente al periodo
giubilare[14] viene ora esteso nel
tempo, nonostante qualsiasi cosa in
contrario. Vorrei ribadire con tutte le
mie forze che l’aborto è un grave
peccato, perché pone fine a una vita
innocente. Con altrettanta forza,
tuttavia, posso e devo affermare che
non esiste alcun peccato che la
misericordia di Dio non possa
raggiungere e distruggere quando
trova un cuore pentito che chiede di
riconciliarsi con il Padre. Ogni
sacerdote, pertanto, si faccia guida,
sostegno e conforto
nell’accompagnare i penitenti in
questo cammino di speciale
riconciliazione.

Nell’Anno del Giubileo avevo
concesso ai fedeli che per diversi
motivi frequentano le chiese officiate
dai sacerdoti della Fraternità San Pio
X di ricevere validamente e
lecitamente l’assoluzione

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn14


sacramentale dei loro peccati.[15]
Per il bene pastorale di questi fedeli,
e confidando nella buona volontà dei
loro sacerdoti perché si possa
recuperare, con l’aiuto di Dio, la
piena comunione nella Chiesa
Cattolica, stabilisco per mia propria
decisione di estendere questa facoltà
oltre il periodo giubilare, fino a
nuove disposizioni in proposito,
perché a nessuno venga mai a
mancare il segno sacramentale della
riconciliazione attraverso il perdono
della Chiesa.

13. La misericordia possiede anche il
volto della consolazione. «Consolate,
consolate il mio popolo» (Is 40,1)
sono le parole accorate che il profeta
fa sentire ancora oggi, perché possa
giungere a quanti sono nella
sofferenza e nel dolore una parola di
speranza. Non lasciamoci mai rubare
la speranza che proviene dalla fede
nel Signore risorto. È vero, spesso
siamo messi a dura prova, ma non

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn15


deve mai venire meno la certezza
che il Signore ci ama. La sua
misericordia si esprime anche nella
vicinanza, nell’affetto e nel sostegno
che tanti fratelli e sorelle possono
offrire quando sopraggiungono i
giorni della tristezza e dell’afflizione.
Asciugare le lacrime è un’azione
concreta che spezza il cerchio di
solitudine in cui spesso veniamo
rinchiusi.

Tutti abbiamo bisogno di
consolazione perché nessuno è
immune dalla sofferenza, dal dolore
e dall’incomprensione. Quanto
dolore può provocare una parola
astiosa, frutto dell’invidia, della
gelosia e della rabbia! Quanta
sofferenza provoca l’esperienza del
tradimento, della violenza e
dell’abbandono; quanta amarezza
dinanzi alla morte delle persone
care! Eppure, mai Dio è lontano
quando si vivono questi drammi.
Una parola che rincuora, un



abbraccio che ti fa sentire compreso,
una carezza che fa percepire l’amore,
una preghiera che permette di essere
più forte... sono tutte espressioni
della vicinanza di Dio attraverso la
consolazione offerta dai fratelli.

A volte, anche il silenzio potrà essere
di grande aiuto; perché a volte non ci
sono parole per dare risposta agli
interrogativi di chi soffre. Alla
mancanza della parola, tuttavia, può
supplire la compassione di chi è
presente, vicino, ama e tende la
mano. Non è vero che il silenzio sia
un atto di resa, al contrario, è un
momento di forza e di amore. Anche
il silenzio appartiene al nostro
linguaggio di consolazione perché si
trasforma in un’opera concreta di
condivisione e partecipazione alla
sofferenza del fratello.

14. In un momento particolare come
il nostro, che tra tante crisi vede
anche quella della famiglia, è



importante che giunga una parola di
forza consolatrice alle nostre
famiglie. Il dono del matrimonio è
una grande vocazione a cui, con la
grazia di Cristo, corrispondere
nell’amore generoso, fedele e
paziente. La bellezza della famiglia
permane immutata, nonostante tante
oscurità e proposte alternative: «La
gioia dell’amore che si vive nelle
famiglie è anche il giubilo della
Chiesa».[16] Il sentiero della vita che
porta un uomo e una donna a
incontrarsi, amarsi, e davanti a Dio a
promettersi fedeltà per sempre, è
spesso interrotto da sofferenza,
tradimento e solitudine. La gioia per
il dono dei figli non è immune dalle
preoccupazioni dei genitori riguardo
alla loro crescita e formazione,
riguardo a un futuro degno di essere
vissuto intensamente.

La grazia del Sacramento del
Matrimonio non solo fortifica la
famiglia perché sia luogo privilegiato

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn16


in cui vivere la misericordia, ma
impegna la comunità cristiana, e
tutta l’azione pastorale, a far
emergere il grande valore
propositivo della famiglia. Questo
Anno giubilare, comunque, non può
far perdere di vista la complessità
dell’attuale realtà familiare.
L’esperienza della misericordia ci
rende capaci di guardare a tutte le
difficoltà umane con l’atteggiamento
dell’amore di Dio, che non si stanca
di accogliere e di accompagnare.[17]

Non possiamo dimenticare che
ognuno porta con sé la ricchezza e il
peso della propria storia, che lo
contraddistingue da ogni altra
persona. La nostra vita, con le sue
gioie e i suoi dolori, è qualcosa di
unico e irripetibile, che scorre sotto
lo sguardo misericordioso di Dio. Ciò
richiede, soprattutto da parte del
sacerdote, un discernimento
spirituale attento, profondo e
lungimirante perché chiunque,

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn17


nessuno escluso, qualunque
situazione viva, possa sentirsi
concretamente accolto da Dio,
partecipare attivamente alla vita
della comunità ed essere inserito in
quel Popolo di Dio che,
instancabilmente, cammina verso la
pienezza del regno di Dio, regno di
giustizia, di amore, di perdono e di
misericordia.

15. Particolare rilevanza riveste il
momento della morte. La Chiesa ha
sempre vissuto questo passaggio
drammatico alla luce della
risurrezione di Gesù Cristo, che ha
aperto la strada per la certezza della
vita futura. Abbiamo una grande
sfida da accogliere, soprattutto nella
cultura contemporanea che spesso
tende a banalizzare la morte fino a
farla diventare una semplice
finzione, o a nasconderla. La morte
invece va affrontata e preparata
come passaggio doloroso e
ineludibile ma carico di senso: quello



dell’estremo atto di amore verso le
persone che ci lasciano e verso Dio a
cui si va incontro. In tutte le religioni
il momento della morte, come quello
della nascita, è accompagnato da una
presenza religiosa. Noi viviamo
l’esperienza delle esequie come
preghiera carica di speranza per
l’anima del defunto e per dare
consolazione a quanti soffrono il
distacco dalla persona amata.

Sono convinto che abbiamo bisogno,
nell’azione pastorale animata da fede
viva, di far toccare con mano quanto
i segni liturgici e le nostre preghiere
siano espressione della misericordia
del Signore. È Lui stesso che offre
parole di speranza, perché niente e
nessuno potranno mai separare dal
suo amore (cfr Rm 8,35). La
condivisione di questo momento da
parte del sacerdote è un
accompagnamento importante,
perché permette di vivere la
vicinanza alla comunità cristiana nel



momento di debolezza, solitudine,
incertezza e pianto.

16. Termina il Giubileo e si chiude la
Porta Santa. Ma la porta della
misericordia del nostro cuore rimane
sempre spalancata. Abbiamo
imparato che Dio si china su di noi
(cfr Os 11,4) perché anche noi
possiamo imitarlo nel chinarci sui
fratelli. La nostalgia di tanti di
ritornare alla casa del Padre, che
attende la loro venuta, è suscitata
anche da testimoni sinceri e generosi
della tenerezza divina. La Porta
Santa che abbiamo attraversato in
questo Anno giubilare ci ha immesso
nella via della carità che siamo
chiamati a percorrere ogni giorno
con fedeltà e gioia. È la strada della
misericordia che permette di
incontrare tanti fratelli e sorelle che
tendono la mano perché qualcuno la
possa afferrare per camminare
insieme.



Voler essere vicini a Cristo esige di
farsi prossimo verso i fratelli, perché
niente è più gradito al Padre se non
un segno concreto di misericordia.
Per sua stessa natura, la misericordia
si rende visibile e tangibile in
un’azione concreta e dinamica. Una
volta che la si è sperimentata nella
sua verità, non si torna più indietro:
cresce continuamente e trasforma la
vita. È un’autentica nuova creazione
che realizza un cuore nuovo, capace
di amare in modo pieno, e purifica
gli occhi perché riconoscano le
necessità più nascoste. Come sono
vere le parole con cui la Chiesa prega
nella Veglia Pasquale, dopo la lettura
del racconto della creazione: «O Dio,
che in modo mirabile ci hai creati a
tua immagine e in modo più mirabile
ci hai rinnovati e redenti».[18]

La misericordia rinnova e redime,
perché è l’incontro di due cuori:
quello di Dio che viene incontro a
quello dell’uomo. Questo si riscalda e

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn18


il primo lo risana: il cuore di pietra
viene trasformato in cuore di carne
(cfr Ez 36,26), capace di amare
nonostante il suo peccato. Qui si
percepisce di essere davvero una
“nuova creatura” (cfr Gal 6,15): sono
amato, dunque esisto; sono
perdonato, quindi rinasco a vita
nuova; sono stato “misericordiato”,
quindi divento strumento di
misericordia.

17. Durante l’Anno Santo,
specialmente nei “venerdì della
misericordia”, ho potuto toccare con
mano quanto bene è presente nel
mondo. Spesso non è conosciuto
perché si realizza quotidianamente
in maniera discreta e silenziosa.
Anche se non fanno notizia, esistono
tuttavia tanti segni concreti di bontà
e di tenerezza rivolti ai più piccoli e
indifesi, ai più soli e abbandonati.
Esistono davvero dei protagonisti
della carità che non fanno mancare
la solidarietà ai più poveri e infelici.



Ringraziamo il Signore per questi
doni preziosi che invitano a scoprire
la gioia del farsi prossimo davanti
alla debolezza dell’umanità ferita.
Con gratitudine penso ai tanti
volontari che ogni giorno dedicano il
loro tempo a manifestare la presenza
e vicinanza di Dio con la loro
dedizione. Il loro servizio è una
genuina opera di misericordia, che
aiuta tante persone ad avvicinarsi
alla Chiesa.

18. È il momento di dare spazio alla
fantasia della misericordia per dare
vita a tante nuove opere, frutto della
grazia. La Chiesa ha bisogno di
raccontare oggi quei «molti altri
segni» che Gesù ha compiuto e che
«non sono stati scritti» (Gv 20,30),
affinché siano espressione eloquente
della fecondità dell’amore di Cristo e
della comunità che vive di Lui. Sono
passati più di duemila anni, eppure
le opere di misericordia continuano
a rendere visibile la bontà di Dio.



Ancora oggi intere popolazioni
soffrono la fame e la sete, e quanta
preoccupazione suscitano le
immagini di bambini che nulla
hanno per cibarsi. Masse di persone
continuano a migrare da un Paese
all’altro in cerca di cibo, lavoro, casa
e pace. La malattia, nelle sue varie
forme, è un motivo permanente di
sofferenza che richiede aiuto,
consolazione e sostegno. Le carceri
sono luoghi in cui spesso, alla pena
restrittiva, si aggiungono disagi a
volte gravi, dovuti a condizioni di
vita disumane. L’analfabetismo è
ancora molto diffuso e impedisce ai
bambini e alle bambine di formarsi e
li espone a nuove forme di schiavitù.
La cultura dell’individualismo
esasperato, soprattutto in occidente,
porta a smarrire il senso di
solidarietà e di responsabilità verso
gli altri. Dio stesso rimane oggi uno
sconosciuto per molti; ciò
rappresenta la più grande povertà e
il maggior ostacolo al riconoscimento



della dignità inviolabile della vita
umana.

Insomma, le opere di misericordia
corporale e spirituale costituiscono
fino ai nostri giorni la verifica della
grande e positiva incidenza della
misericordia come valore sociale.
Essa infatti spinge a rimboccarsi le
maniche per restituire dignità a
milioni di persone che sono nostri
fratelli e sorelle, chiamati con noi a
costruire una «città affidabile».[19]

19. Tanti segni concreti di
misericordia sono stati realizzati
durante questo Anno Santo.
Comunità, famiglie e singoli credenti
hanno riscoperto la gioia della
condivisione e la bellezza della
solidarietà. Eppure non basta. Il
mondo continua a generare nuove
forme di povertà spirituale e
materiale che attentano alla dignità
delle persone. È per questo che la
Chiesa dev’essere sempre vigile e

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn19


pronta per individuare nuove opere
di misericordia e attuarle con
generosità ed entusiasmo.

Poniamo, dunque, ogni sforzo per
dare forme concrete alla carità e al
tempo stesso intelligenza alle opere
di misericordia. Quest’ultima
possiede un’azione inclusiva, per
questo tende ad allargarsi a macchia
d’olio e non conosce limiti. E in
questo senso siamo chiamati a dare
volto nuovo alle opere di
misericordia che conosciamo da
sempre. La misericordia, infatti,
eccede; va sempre oltre, è feconda. È
come il lievito che fa fermentare la
pasta (cfr Mt 13,33) e come un
granello di senape che diventa un
albero (cfr Lc 13,19).

Pensiamo solo, a titolo
esemplificativo, all’opera di
misericordia corporale vestire chi è
nudo (cfr Mt 25,36.38.43.44). Essa ci
riporta ai primordi, al giardino



dell’Eden, quando Adamo ed Eva
scoprirono di essere nudi e, sentendo
avvicinarsi il Signore, ebbero
vergogna e si nascosero (cfr Gen
3,7-8). Sappiamo che il Signore li
punì; tuttavia, Egli «fece all’uomo e a
sua moglie tuniche di pelle e li
vestì» (Gen 3,21). La vergogna viene
superata e la dignità restituita.

Fissiamo lo sguardo anche su Gesù al
Golgota. Il Figlio di Dio sulla croce è
nudo; la sua tunica è stata sorteggiata
e presa dai soldati (cfr Gv 19,23-24);
Lui non ha più nulla. Sulla croce si
rivela all’estremo la condivisione di
Gesù con quanti hanno perso dignità
perché privati del necessario. Come
la Chiesa è chiamata ad essere la
“tunica di Cristo”[20] per rivestire il
suo Signore, così è impegnata a
rendersi solidale con i nudi della
terra perché riacquistino la dignità di
cui sono stati spogliati. «(Ero) nudo e
mi avete vestito» (Mt 25,36),
pertanto, obbliga a non voltare lo

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn20


sguardo davanti alle nuove forme di
povertà e di emarginazione che
impediscono alle persone di vivere
dignitosamente.

Non avere il lavoro e non ricevere il
giusto salario; non poter avere una
casa o una terra dove abitare; essere
discriminati per la fede, la razza, lo
stato sociale...: queste e molte altre
sono condizioni che attentano alla
dignità della persona, di fronte alle
quali l’azione misericordiosa dei
cristiani risponde anzitutto con la
vigilanza e la solidarietà. Quante
sono oggi le situazioni in cui
possiamo restituire dignità alle
persone e consentire una vita
umana! Pensiamo solo a tanti
bambini e bambine che subiscono
violenze di vario genere, che rubano
loro la gioia della vita. I loro volti
tristi e disorientati sono impressi
nella mia mente; chiedono il nostro
aiuto per essere liberati dalle
schiavitù del mondo contemporaneo.



Questi bambini sono i giovani di
domani; come li stiamo preparando a
vivere con dignità e responsabilità?
Con quale speranza possono
affrontare il loro presente e il loro
futuro?

Il carattere sociale della misericordia
esige di non rimanere inerti e di
scacciare l’indifferenza e l’ipocrisia,
perché i piani e i progetti non
rimangano lettera morta. Lo Spirito
Santo ci aiuti ad essere sempre
pronti ad offrire in maniera fattiva e
disinteressata il nostro apporto,
perché la giustizia e una vita
dignitosa non rimangano parole di
circostanza, ma siano l’impegno
concreto di chi intende testimoniare
la presenza del Regno di Dio.

20. Siamo chiamati a far crescere una
cultura della misericordia, basata
sulla riscoperta dell’incontro con gli
altri: una cultura in cui nessuno
guarda all’altro con indifferenza né



gira lo sguardo quando vede la
sofferenza dei fratelli. Le opere di
misericordia sono “artigianali”:
nessuna di esse è uguale all’altra; le
nostre mani possono modellarle in
mille modi, e anche se unico è Dio
che le ispira e unica la “materia” di
cui sono fatte, cioè la misericordia
stessa, ciascuna acquista una forma
diversa.

Le opere di misericordia, infatti,
toccano tutta la vita di una persona.
E’ per questo che possiamo dar vita a
una vera rivoluzione culturale
proprio a partire dalla semplicità di
gesti che sanno raggiungere il corpo
e lo spirito, cioè la vita delle persone.
È un impegno che la comunità
cristiana può fare proprio, nella
consapevolezza che la Parola del
Signore sempre la chiama ad uscire
dall’indifferenza e
dall’individualismo in cui si è tentati
di rinchiudersi per condurre
un’esistenza comoda e senza



problemi. «I poveri li avete sempre
con voi» (Gv 12,8), dice Gesù ai suoi
discepoli. Non ci sono alibi che
possono giustificare un disimpegno
quando sappiamo che Lui si è
identificato con ognuno di loro.

La cultura della misericordia si
forma nella preghiera assidua, nella
docile apertura all’azione dello
Spirito, nella familiarità con la vita
dei santi e nella vicinanza concreta
ai poveri. È un invito pressante a non
fraintendere dove è determinante
impegnarsi. La tentazione di fare la
“teoria della misericordia” si supera
nella misura in cui questa si fa vita
quotidiana di partecipazione e
condivisione. D’altronde, non
dovremmo mai dimenticare le parole
con cui l’apostolo Paolo, raccontando
il suo incontro con Pietro, Giacomo e
Giovanni, dopo la conversione, mette
in risalto un aspetto essenziale della
sua missione e di tutta la vita
cristiana: «Ci pregarono soltanto di



ricordarci dei poveri, ed è quello che
mi sono preoccupato di fare» (Gal
2,10). Non possiamo dimenticarci dei
poveri: è un invito più che mai
attuale che si impone per la sua
evidenza evangelica.

21. L’esperienza del Giubileo
imprima in noi le parole
dell’apostolo Pietro: «Un tempo
eravate esclusi dalla misericordia;
ora, invece, avete ottenuto
misericordia» (1 Pt 2,10). Non
teniamo gelosamente solo per noi
quanto abbiamo ricevuto; sappiamo
condividerlo con i fratelli sofferenti
perché siano sostenuti dalla forza
della misericordia del Padre. Le
nostre comunità si aprano a
raggiungere quanti vivono nel loro
territorio perché a tutti giunga la
carezza di Dio attraverso la
testimonianza dei credenti.

Questo è il tempo della misericordia.
Ogni giorno del nostro cammino è



segnato dalla presenza di Dio che
guida i nostri passi con la forza della
grazia che lo Spirito infonde nel
cuore per plasmarlo e renderlo
capace di amare. È il tempo della
misericordia per tutti e per ognuno,
perché nessuno possa pensare di
essere estraneo alla vicinanza di Dio
e alla potenza della sua tenerezza. È
il tempo della misericordia perché
quanti sono deboli e indifesi, lontani
e soli possano cogliere la presenza di
fratelli e sorelle che li sorreggono
nelle necessità. È il tempo della
misericordia perché i poveri sentano
su di sé lo sguardo rispettoso ma
attento di quanti, vinta l’indifferenza,
scoprono l’essenziale della vita. È il
tempo della misericordia perché ogni
peccatore non si stanchi di chiedere
perdono e sentire la mano del Padre
che sempre accoglie e stringe a sé.

Alla luce del “Giubileo delle persone
socialmente escluse”, mentre in tutte
le cattedrali e nei santuari del mondo



si chiudevano le Porte della
Misericordia, ho intuito che, come
ulteriore segno concreto di questo
Anno Santo straordinario, si debba
celebrare in tutta la Chiesa, nella
ricorrenza della XXXIII Domenica del
Tempo Ordinario, la Giornata
mondiale dei poveri. Sarà la più
degna preparazione per vivere la
solennità di Nostro Signore Gesù
Cristo Re dell’Universo, il quale si è
identificato con i piccoli e i poveri e
ci giudicherà sulle opere di
misericordia (cfr Mt 25,31-46). Sarà
una Giornata che aiuterà le comunità
e ciascun battezzato a riflettere su
come la povertà stia al cuore del
Vangelo e sul fatto che, fino a quando
Lazzaro giace alla porta della nostra
casa (cfr Lc 16,19-21), non potrà
esserci giustizia né pace sociale.
Questa Giornata costituirà anche una
genuina forma di nuova
evangelizzazione (cfr Mt 11,5), con la
quale rinnovare il volto della Chiesa
nella sua perenne azione di



conversione pastorale per essere
testimone della misericordia.

22. Su di noi rimangono sempre
rivolti gli occhi misericordiosi della
Santa Madre di Dio. Lei è la prima
che apre la strada e ci accompagna
nella testimonianza dell’amore. La
Madre della Misericordia raccoglie
tutti sotto la protezione del suo
manto, come spesso l’arte l’ha voluta
rappresentare. Confidiamo nel suo
materno aiuto e seguiamo la sua
perenne indicazione a guardare a
Gesù, volto raggiante della
misericordia di Dio.

Dato a Roma, presso San Pietro, il 20
novembre,

Solennità di Nostro Signore Gesù
Cristo Re dell’Universo,

dell’Anno del Signore 2016, quarto di
pontificato.

FRANCESCO



[1] In Joh 33,5.

[2]Il Pastore di Erma, XLII, 1-4.

[3] Cfr Esort. ap. Evangelii gaudium,
27.

[4] Messale Romano, III Domenica di
Quaresima.

[5] Ibid., Prefazio delle domeniche
del Tempo Ordinario VII.

[6] Ibid., Preghiera eucaristica II.

[7] Ibid., Riti di comunione.

[8] Rito della Penitenza, n. 46.

[9] Sacramento dell’Unzione e cura
pastorale degli infermi, n. 76.

[10] Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Cost. 
Sacrosanctum Concilium, 106.

[11] Id., Cost. dogm. Dei Verbum, 2.

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref1
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref2
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref3
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Un_improrogabile_rinnovamento_ecclesiale
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref4
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref5
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref6
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref7
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref8
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref9
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_it.html


[12] Esort. ap. Evangelii gaudium,
142.

[13] Cfr Benedetto XVI, Esort. ap.
postsin. Verbum Domini, 86-87.

[14] Cfr Lettera con la quale si
concede l’indulgenza in occasione del
Giubileo della Misericordia, 1
settembre 2015.

[15] Cfr ibid.

[16] Esort. ap. postsin. Amoris
laetitia, 1.

[17] Cfr ibid., 291-300.

[18] Messale Romano, Veglia
Pasquale, Orazione dopo la Prima
Lettura.

[19] Lett. enc. Lumen fidei, 50.

[20] Cfr Cipriano, L’unità della Chiesa
cattolica, 7.

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref12
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Parole_che_fanno_ardere_i_cuori
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref13
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20100930_verbum-domini.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref14
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref15
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref16
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref17
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref18
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref19
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref20


© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lettera-apostolica-
misericordia-et-misera/ (19/12/2025)

https://opusdei.org/it/article/lettera-apostolica-misericordia-et-misera/
https://opusdei.org/it/article/lettera-apostolica-misericordia-et-misera/
https://opusdei.org/it/article/lettera-apostolica-misericordia-et-misera/

	Lettera Apostolica "Misericordia et Misera"

