
opusdei.org

Le parole del Papa al
Collège des
Bernardins di Parigi

Pubblichiamo di seguito il
discorso pronunciato da
Benedetto XVI nell'incontrarsi
presso il Collège des Bernardins
di Parigi con settecento
esponenti del pensiero, della
scienza e delle arti di questo
paese, così come i
rappresentanti dell'Unesco e
dell'Unione europea.

20/09/2008



Signor Cardinale,

Signora Ministro della Cultura,

Signor Sindaco,

Signor Cancelliere dell’Institut de
France,

cari amici!

Grazie, Signor Cardinale, per le Sue
parole gentili. Ci troviamo in un
luogo storico, edificato dai figli di sa
n Bernardo di Clairvaux e che il Suo
predecessore, il compianto Cardinale
Jean-Marie Lustiger, ha voluto come
centro di dialogo tra la Sapienza
cristiana e le correnti culturali
intellettuali e artistiche dell’attuale
società. Saluto in modo particolare la
Signora Ministro della Cultura che
rappresenta il Governo, così come i
Signori Giscard d’Estaing e Chirac.

Rivolgo ugualmente il mio saluto ai
Ministri presenti, ai rappresentanti



dell’Unesco, al Signor Sindaco di
Parigi e a tutte le altre Autorità. Non
voglio dimenticare i miei colleghi
dell’Institut de France, i quali
conoscono la considerazione che
nutro nei loro confronti. Ringrazio il
Principe de Broglie per le sua cordiali
parole. Ci rivedremo domani
mattina. Ringrazio i delegati della
comunità musulmana francese per
aver accettato di partecipare a
questo incontro: rivolgo loro i miei
migliori auguri per il ramadan in
corso. Il mio caloroso saluto va ora
naturalmente all’insieme del
multiforme mondo della cultura, che
voi, cari invitati, rappresentate così
degnamente.

Vorrei parlarvi stasera delle origini
della teologia occidentale e delle
radici della cultura europea. Ho
ricordato all’inizio che il luogo in cui
ci troviamo è in qualche modo
emblematico. È infatti legato alla
cultura monastica, giacché qui hanno



vissuto giovani monaci, impegnati ad
introdursi in una comprensione più
profonda della loro chiamata e a
vivere meglio la loro missione. È
questa un’esperienza che interessa
ancora noi oggi, o vi incontriamo
soltanto un mondo ormai passato?
Per rispondere, dobbiamo riflettere
un momento sulla natura dello stesso
monachesimo occidentale. Di che
cosa si trattava allora? In base alla
storia degli effetti del monachesimo
possiamo dire che, nel grande
sconvolgimento culturale prodotto
dalla migrazione di popoli e dai
nuovi ordini statali che stavano
formandosi, i monasteri erano i
luoghi in cui sopravvivevano i tesori
della vecchia cultura e dove, in
riferimento ad essi, veniva formata
passo passo una nuova cultura.

Ma come avveniva questo? Quale era
la motivazione delle persone che in
questi luoghi si riunivano? Che
intenzioni avevano? Come hanno



vissuto? Innanzitutto e per prima
cosa si deve dire, con molto realismo,
che non era loro intenzione di creare
una cultura e nemmeno di
conservare una cultura del passato.
La loro motivazione era molto più
elementare. Il loro obiettivo era:
quaerere Deum, cercare Dio. Nella
confusione dei tempi in cui niente
sembrava resistere, essi volevano
fare la cosa essenziale: impegnarsi
per trovare ciò che vale e permane
sempre, trovare la Vita stessa. Erano
alla ricerca di Dio. Dalle cose
secondarie volevano passare a quelle
essenziali, a ciò che, solo, è
veramente importante e affidabile. Si
dice che erano orientati in modo
“escatologico”. Ma ciò non è da
intendere in senso cronologico, come
se guardassero verso la fine del
mondo o verso la propria morte, ma
in un senso esistenziale: dietro le
cose provvisorie cercavano il
definitivo. Quaerere Deum: poiché
erano cristiani, questa non era una



spedizione in un deserto senza
strade, una ricerca verso il buio
assoluto.

Dio stesso aveva piantato delle
segnalazioni di percorso, anzi, aveva
spianato una via, e il compito
consisteva nel trovarla e seguirla.
Questa via era la sua Parola che, nei
libri delle Sacre Scritture, era aperta
davanti agli uomini. La ricerca di Dio
richiede quindi per intrinseca
esigenza una cultura della parola o,
come si esprime Jean Leclercq : nel
monachesimo occidentale,
escatologia e grammatica sono
interiormente connesse l’una con
l’altra (cfr L’amour des lettres et le
desir de Dieu, p.14). Il desiderio di
Dio, le désir de Dieu, include l’amour
des lettres, l’amore per la parola, il
penetrare in tutte le sue dimensioni.
Poiché nella Parola biblica Dio è in
cammino verso di noi e noi verso di
Lui, bisogna imparare a penetrare
nel segreto della lingua, a



comprenderla nella sua struttura e
nel suo modo di esprimersi. Così,
proprio a causa della ricerca di Dio,
diventano importanti le scienze
profane che ci indicano le vie verso
la lingua. Poiché la ricerca di Dio
esigeva la cultura della parola, fa
parte del monastero la biblioteca che
indica le vie verso la parola. Per lo
stesso motivo ne fa parte anche la
scuola, nella quale le vie vengono
aperte concretamente. Benedetto
chiama il monastero una dominici
servitii schola.

Il monastero serve alla eruditio, alla
formazione e all’erudizione
dell’uomo – una formazione con
l’obbiettivo ultimo che l’uomo impari
a servire Dio. Ma questo comporta
proprio anche la formazione della
ragione, l’erudizione, in base alla
quale l’uomo impara a percepire, in
mezzo alle parole, la Parola. Per
avere la piena visione della cultura
della parola, che appartiene



all’essenza della ricerca di Dio,
dobbiamo fare un altro passo. La
Parola che apre la via della ricerca di
Dio ed è essa stessa questa via, é una
Parola che riguarda la comunità.
Certo, essa trafigge il cuore di ciascun
singolo (cfr At 2, 37). Gregorio Magno
descrive questo come una fitta
improvvisa che squarcia la nostra
anima sonnolenta e ci sveglia
rendendoci attenti per Dio (cfr
Leclercq, ibid., p.35). Ma così ci rende
attenti anche gli uni per gli altri. La
Parola non conduce a una via solo
individuale di un’immersione
mistica, ma introduce nella
comunione con quanti camminano
nella fede. E per questo bisogna non
solo riflettere sulla Parola, ma anche
leggerla in modo giusto. Come nella
scuola rabbinica, così anche tra i
monaci il leggere stesso compiuto dal
singolo è al contempo un atto
corporeo. “Se, tuttavia, legere e lectio
vengono usati senza un attributo
esplicativo, indicano per lo più



un’attività che, come il cantare e lo
scrivere, comprende l’intero corpo e
l’intero spirito”, dice al riguardo Jean
Leclercq (ibid., p.21).

E ancora c’è da fare un altro passo.
La Parola di Dio introduce noi stessi
nel colloquio con Dio. Il Dio che parla
nella Bibbia ci insegna come noi
possiamo parlare con Lui.
Specialmente nel Libro dei Salmi Egli
ci dà le parole con cui possiamo
rivolgerci a Lui, portare la nostra vita
con i suoi alti e bassi nel colloquio
davanti a Lui, trasformando così la
vita stessa in un movimento verso di
Lui. I Salmi contengono
ripetutamente delle istruzioni anche
sul come devono essere cantati ed
accompagnati con strumenti
musicali. Per pregare in base alla
Parola di Dio il solo pronunciare non
basta, esso richiede la musica. Due
canti della liturgia cristiana derivano
da testi biblici che li pongono sulle
labbra degli Angeli: il Gloria, che è



cantato dagli Angeli alla nascita di
Gesù, e il Sanctus, che secondo Isaia 6
è l’acclamazione dei Serafini che
stanno nell’ immediata vicinanza di
Dio. Alla luce di ciò la Liturgia
cristiana è invito a cantare insieme
agli Angeli e a portare così la parola
alla sua destinazione più alta.
Sentiamo in questo contesto ancora
una volta Jean Leclercq: “I monaci
dovevano trovare delle melodie che
traducevano in suoni l’adesione
dell’uomo redento ai misteri che egli
celebra. I pochi capitelli di Cluny, che
si sono conservati fino ai nostri
giorni, mostrano così i simboli
cristologici dei singoli toni” (cfr ibid.
p.229).

In Benedetto, per la preghiera e per il
canto dei monaci vale come regola
determinante la parola del Salmo:
Coram angelis psallam Tibi, Domine
– davanti agli angeli voglio cantare a
Te, Signore (cfr 138,1). Qui si esprime
la consapevolezza di cantare nella



preghiera comunitaria in presenza di
tutta la corte celeste e di essere
quindi esposti al criterio supremo: di
pregare e di cantare in maniera da
potersi unire alla musica degli Spiriti
sublimi, che erano considerati gli
autori dell’armonia del cosmo, della
musica delle sfere.

I monaci con il loro pregare e cantare
devono corrispondere alla grandezza
della Parola loro affidata, alla sua
esigenza di vera bellezza. Da questa
esigenza intrinseca del parlare con
Dio e del cantarLo con le parole
donate da Lui stesso è nata la grande
musica occidentale. Non si trattava di
una “creatività” privata, in cui
l’individuo erige un monumento a se
stesso, prendendo come criterio
essenzialmente la rappresentazione
del proprio io. Si trattava piuttosto di
riconoscere attentamente con gli
“orecchi del cuore” le leggi
intrinseche della musica della stessa
creazione, le forme essenziali della



musica immesse dal Creatore nel suo
mondo e nell’uomo, e trovare così la
musica degna di Dio, che allora al
contempo è anche veramente degna
dell’uomo e fa risuonare in modo
puro la sua dignità.

Per capire in qualche modo la
cultura della parola, che nel
monachesimo occidentale si è
sviluppata dalla ricerca di Dio,
partendo dall’interno, occorre
finalmente fare almeno un breve
cenno alla particolarità del Libro o
dei Libri in cui questa Parola è
venuta incontro ai monaci. La
Bibbia, vista sotto l’aspetto
puramente storico o letterario, non è
semplicemente un libro, ma una
raccolta di testi letterari, la cui
stesura si estende lungo più di un
millennio e i cui singoli libri non
sono facilmente riconoscibili come
appartenenti ad un’unità interiore;
esistono invece tensioni visibili tra di
essi.



Ciò vale già all’interno della Bibbia di
Israele, che noi cristiani chiamiamo
l’Antico Testamento. Vale tanto più
quando noi, come cristiani,
colleghiamo il Nuovo Testamento e i
suoi scritti, quasi come chiave
ermeneutica, con la Bibbia di Israele,
interpretandola così come via verso
Cristo. Nel Nuovo Testamento, con
buona ragione, la Bibbia
normalmente non viene qualificata
come “la Scrittura”, ma come “le
Scritture” che, tuttavia, nel loro
insieme vengono poi considerate
come l’unica Parola di Dio rivolta a
noi. Ma già questo plurale rende
evidente che qui la Parola di Dio ci
raggiunge soltanto attraverso la
parola umana, attraverso le parole
umane, che cioè Dio parla a noi solo
attraverso gli uomini, mediante le
loro parole e la loro storia. Questo, a
sua volta, significa che l’aspetto
divino della Parola e delle parole non
è semplicemente ovvio. Detto in
espressioni moderne: l’unità dei libri



biblici e il carattere divino delle loro
parole non sono, da un punto di vista
puramente storico, afferrabili.
L’elemento storico è la molteplicità e
l’umanità. Da qui si comprende la
formulazione di un distico
medioevale che, a prima vista,
sembra sconcertante: “Littera gesta
docet – quid credas allegoria…” (cfr
Augustinus de Dacia, Rotulus
pugillaris, I). La lettera mostra i fatti;
ciò che devi credere lo dice
l’allegoria, cioè l’interpretazione
cristologica e pneumatica.

Possiamo esprimere tutto ciò anche
in modo più semplice: la Scrittura ha
bisogno dell’interpretazione, e ha
bisogno della comunità in cui si è
formata e in cui viene vissuta. In essa
ha la sua unità e in essa si dischiude
il senso che tiene unito il tutto. Detto
ancora in un altro modo: esistono
dimensioni del significato della
Parola e delle parole, che si
dischiudono soltanto nella



comunione vissuta di questa Parola
che crea la storia. Mediante la
crescente percezione delle diverse
dimensioni del senso, la Parola non
viene svalutata, ma appare, anzi, in
tutta la sua grandezza e dignità. Per
questo il “Catechismo della Chiesa
Cattolica” con buona ragione può
dire che il cristianesimo non è
semplicemente una religione del
libro nel senso classico (cfr n. 108). Il
cristianesimo percepisce nelle parole
la Parola, il Logos stesso, che estende
il suo mistero attraverso tale
molteplicità. Questa struttura
particolare della Bibbia è una sfida
sempre nuova per ogni generazione.
Secondo la sua natura essa esclude
tutto ciò che oggi viene chiamato
fondamentalismo. La Parola di Dio
stesso, infatti, non è mai presente già
nella semplice letteralità del testo.
Per raggiungerla occorre un
trascendimento e un processo di
comprensione, che si lascia guidare
dal movimento interiore dell’insieme



e perciò deve diventare anche un
processo di vita. Sempre e solo
nell’unità dinamica dell’insieme i
molti libri formano un Libro, si
rivelano nella parola e nella storia
umane la Parola di Dio e l’agire di
Dio nel mondo.

Tutta la drammaticità di questo tema
viene illuminata negli scritti di san
Paolo. Che cosa significhi il
trascendimento della lettera e la sua
comprensione unicamente a partire
dall’insieme, egli l’ha espresso in
modo drastico nella frase: “La lettera
uccide, lo Spirito dà vita” (2 Cor 3,6).
E ancora: “Dove c’è lo Spirito … c’è
libertà” (2 Cor 3,17). La grandezza e
la vastità di tale visione della Parola
biblica, tuttavia, si può comprendere
solo se si ascolta Paolo fino in fondo e
si apprende allora che questo Spirito
liberatore ha un nome e che la
libertà ha quindi una misura
interiore: “Il Signore è lo Spirito, e
dove c’è lo Spirito del Signore c’è



libertà” (2 Cor 3,17). Lo Spirito
liberatore non è semplicemente la
propria idea, la visione personale di
chi interpreta. Lo Spirito è Cristo, e
Cristo è il Signore che ci indica la
strada. Con la parola sullo Spirito e
sulla libertà si schiude un vasto
orizzonte, ma allo stesso tempo si
pone un chiaro limite all’arbitrio e
alla soggettività, un limite che
obbliga in maniera inequivocabile il
singolo come la comunità e crea un
legame superiore a quello della
lettera: il legame dell’intelletto e
dell’amore. Questa tensione tra
legame e libertà, che va ben oltre il
problema letterario
dell’interpretazione della Scrittura,
ha determinato anche il pensiero e
l’operare del monachesimo e ha
profondamente plasmato la cultura
occidentale.

Essa si pone nuovamente anche alla
nostra generazione come sfida di
fronte ai poli dell’arbitrio soggettivo,



da una parte, e del fanatismo
fondamentalista, dall’altra. Sarebbe
fatale, se la cultura europea di oggi
potesse comprendere la libertà
ormai solo come la mancanza totale
di legami e con ciò favorisse
inevitabilmente il fanatismo e
l’arbitrio. Mancanza di legame e
arbitrio non sono la libertà, ma la
sua distruzione. Nella considerazione
sulla “scuola del servizio divino” –
come Benedetto chiamava il
monachesimo – abbiamo fino a
questo punto rivolto la nostra
attenzione solo al suo orientamento
verso la parola, verso l’ “ora”. E di
fatto è a partire da ciò che viene
determinata la direzione dell’insieme
della vita monastica. Ma la nostra
riflessione rimarrebbe incompleta, se
non fissassimo il nostro sguardo
almeno brevemente anche sulla
seconda componente del
monachesimo, quella descritta col
“labora”. Nel mondo greco il lavoro
fisico era considerato l’impegno dei



servi. Il saggio, l’uomo veramente
libero si dedicava unicamente alle
cose spirituali; lasciava il lavoro
fisico come qualcosa di inferiore a
quegli uomini che non sono capaci di
questa esistenza superiore nel
mondo dello spirito. Assolutamente
diversa era la tradizione giudaica:
tutti i grandi rabbi esercitavano allo
stesso tempo anche una professione
artigianale. Paolo che, come rabbi e
poi come annunciatore del Vangelo
ai gentili, era anche tessitore di tende
e si guadagnava la vita con il lavoro
delle proprie mani, non costituisce
un’eccezione, ma sta nella comune
tradizione del rabbinismo.

Il monachesimo ha accolto questa
tradizione; il lavoro manuale è parte
costitutiva del monachesimo
cristiano. Benedetto parla nella sua
Regola non propriamente della
scuola, anche se l’insegnamento e
l’apprendimento – come abbiamo
visto – in essa erano cose



praticamente scontate. Parla però
esplicitamente del lavoro (cfr cap.
48). Altrettanto fa Agostino che al
lavoro dei monaci ha dedicato un
libro particolare. I cristiani, che con
ciò continuavano nella tradizione da
tempo praticata dal giudaismo,
dovevano inoltre sentirsi chiamati in
causa dalla parola di Gesù nel
Vangelo di Giovanni, con la quale
Egli difendeva il suo operare in
giorno di Sabato: “Il Padre mio opera
sempre e anch’io opero” (5, 17). Il
mondo greco-romano non conosceva
alcun Dio Creatore; la divinità
suprema, secondo la loro visione,
non poteva, per così dire, sporcarsi le
mani con la creazione della materia.
Il “costruire” il mondo era riservato
al demiurgo, una deità subordinata.
Ben diverso il Dio cristiano: Egli,
l’Uno, il vero e unico Dio, è anche il
Creatore. Dio lavora; continua a
lavorare nella e sulla storia degli
uomini. In Cristo Egli entra come
Persona nel lavoro faticoso della



storia. “Il Padre mio opera sempre e
anch’io opero”. Dio stesso è il
Creatore del mondo, e la creazione
non è ancora finita. Dio lavora. Così
il lavorare degli uomini doveva
apparire come un’espressione
particolare della loro somiglianza
con Dio e l’uomo, in questo modo, ha
facoltà e può partecipare all’operare
di Dio nella creazione del mondo.

Del monachesimo fa parte, insieme
con la cultura della parola, una
cultura del lavoro, senza la quale lo
sviluppo dell’Europa, il suo ethos e la
sua formazione del mondo sono
impensabili. Questo ethos dovrebbe
però includere la volontà di far sì che
il lavoro e la determinazione della
storia da parte dell’uomo siano un
collaborare con il Creatore,
prendendo da Lui la misura. Dove
questa misura viene a mancare e
l’uomo eleva se stesso a creatore
deiforme, la formazione del mondo
può facilmente trasformarsi nella



sua distruzione. Siamo partiti
dall’osservazione che, nel crollo di
vecchi ordini e sicurezze,
l’atteggiamento di fondo dei monaci
era il quaerere Deum – mettersi alla
ricerca di Dio. Potremmo dire che
questo è l’atteggiamento veramente
filosofico: guardare oltre le cose
penultime e mettersi in ricerca di
quelle ultime, vere. Chi si faceva
monaco, s’incamminava su una via
lunga e alta, aveva tuttavia già
trovato la direzione: la Parola della
Bibbia nella quale sentiva parlare
Dio stesso. Ora doveva cercare di
comprenderLo, per poter andare
verso di Lui. Così il cammino dei
monaci, pur rimanendo non
misurabile nella lunghezza, si svolge
ormai all’interno della Parola
accolta. Il cercare dei monaci, sotto
certi aspetti, porta in se stesso già un
trovare.

Occorre dunque, affinché questo
cercare sia reso possibile, che in



precedenza esista già un primo
movimento che non solo susciti la
volontà di cercare, ma renda anche
credibile che in questa Parola sia
nascosta la via – o meglio: che in
questa Parola Dio stesso si faccia
incontro agli uomini e perciò gli
uomini attraverso di essa possano
raggiungere Dio. Con altre parole:
deve esserci l’annuncio che si rivolge
all’uomo creando così in lui una
convinzione che può trasformarsi in
vita. Affinché si apra una via verso il
cuore della Parola biblica quale
Parola di Dio, questa stessa Parola
deve prima essere annunciata verso
l’esterno. L’espressione classica di
questa necessità della fede cristiana
di rendersi comunicabile agli altri è
una frase della Prima Lettera di
Pietro, che nella teologia medievale
era considerata la ragione biblica per
il lavoro dei teologi: “Siate sempre
pronti a rispondere a chiunque vi
domandi ragione (logos) della
speranza che è in voi” (3, 15) (Logos,



la Ragione della Speranza deve
diventare apo-logia, la Parola deve
diventare risposta).

Di fatto, i cristiani della Chiesa
nascente non hanno considerato il
loro annuncio missionario come una
propaganda, che doveva servire ad
aumentare il proprio gruppo, ma
come una necessità intrinseca che
derivava dalla natura della loro fede:
il Dio nel quale credevano era il Dio
di tutti, il Dio uno e vero che si era
mostrato nella storia d’Israele e
infine nel suo Figlio, dando con ciò la
risposta che riguardava tutti e che,
nel loro intimo, tutti gli uomini
attendono. L’universalità di Dio e
l’universalità della ragione aperta
verso di Lui costituivano per loro la
motivazione e insieme il dovere
dell’annuncio. Per loro la fede non
apparteneva alla consuetudine
culturale, che a seconda dei popoli è
diversa, ma all’ambito della verità
che riguarda ugualmente tutti. Lo



schema fondamentale dell’annuncio
cristiano “verso l’esterno” – agli
uomini che, con le loro domande,
sono in ricerca – si trova nel discorso
di san Paolo all’Areopago. Teniamo
presente, in questo contesto, che
l’Areopago non era una specie di
accademia, dove gli ingegni più
illustri s’incontravano per la
discussione sulle cose sublimi, ma un
tribunale che aveva la competenza in
materia di religione e doveva opporsi
all’importazione di religioni
straniere. È proprio questa l’accusa
contro Paolo: “Sembra essere un
annunziatore di divinità
straniere” (At 17, 18). A ciò Paolo
replica: “Ho trovato presso di voi
un'ara con l'iscrizione: Al Dio ignoto.
Quello che voi adorate senza
conoscere, io ve lo annunzio” (cfr 17,
23). Paolo non annuncia dei ignoti.
Egli annuncia Colui che gli uomini
ignorano, eppure conoscono:
l’Ignoto-Conosciuto; Colui che
cercano, di cui, in fondo, hanno



conoscenza e che, tuttavia, è l’Ignoto
e l’Inconoscibile. Il più profondo del
pensiero e del sentimento umani sa
in qualche modo che Egli deve
esistere. Che all’origine di tutte le
cose deve esserci non l’irrazionalità,
ma la Ragione creativa; non il cieco
caso, ma la libertà. Tuttavia,
malgrado che tutti gli uomini in
qualche modo sappiano questo –
come Paolo sottolinea nella Lettera ai
Romani (1, 21) – questo sapere
rimane irreale: un Dio soltanto
pensato e inventato non è un Dio. Se
Egli non si mostra, noi comunque
non giungiamo fino a Lui.

La cosa nuova dell’annuncio
cristiano è la possibilità di dire ora a
tutti i popoli: Egli si è mostrato. Egli
personalmente. E adesso è aperta la
via verso di Lui. La novità
dell’annuncio cristiano consiste in un
fatto: Egli si è mostrato. Ma questo
non è un fatto cieco, ma un fatto che,
esso stesso, è Logos – presenza della



Ragione eterna nella nostra carne.
Verbum caro factum est (Gv 1,14):
proprio così nel fatto ora c’è il Logos,
il Logos presente in mezzo a noi. Il
fatto è ragionevole. Certamente
occorre sempre l’umiltà della ragione
per poter accoglierlo; occorre
l’umiltà dell’uomo che risponde
all’umiltà di Dio. La nostra situazione
di oggi, sotto molti aspetti, è diversa
da quella che Paolo incontrò ad
Atene, ma, pur nella differenza,
tuttavia, in molte cose anche assai
analoga. Le nostre città non sono più
piene di are ed immagini di
molteplici divinità. Per molti, Dio è
diventato veramente il grande
Sconosciuto. Ma come allora dietro le
numerose immagini degli dèi era
nascosta e presente la domanda circa
il Dio ignoto, così anche l’attuale
assenza di Dio è tacitamente assillata
dalla domanda che riguarda Lui.
Quaerere Deum – cercare Dio e
lasciarsi trovare da Lui: questo oggi
non è meno necessario che in tempi



passati. Una cultura meramente
positivista che rimuovesse nel campo
soggettivo come non scientifica la
domanda circa Dio, sarebbe la
capitolazione della ragione, la
rinuncia alle sue possibilità più alte e
quindi un tracollo dell’umanesimo, le
cui conseguenze non potrebbero
essere che gravi. Ciò che ha fondato
la cultura dell’Europa, la ricerca di
Dio e la disponibilità ad ascoltarLo,
rimane anche oggi il fondamento di
ogni vera cultura.

Zenit.org

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/le-parole-del-papa-
al-college-des-bernardins-di-parigi/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/le-parole-del-papa-al-college-des-bernardins-di-parigi/
https://opusdei.org/it/article/le-parole-del-papa-al-college-des-bernardins-di-parigi/
https://opusdei.org/it/article/le-parole-del-papa-al-college-des-bernardins-di-parigi/

	Le parole del Papa al Collège des Bernardins di Parigi

