
opusdei.org

La luce della fede
(XV): Le forze
invisibili: gli angeli,
il demonio e
l’inferno

Gli angeli appaiono come
«spiriti incaricati di un
ministero» (Eb 1, 14), che si può
riassumere in due azioni:
lodare incessantemente Dio e
prendersi cura degli uomini,
partecipando così alla
provvidenza salvifica di Dio.

13/11/2020



Oggi siamo facilmente indotti a
pensare che esiste soltanto ciò che fa
parte della nostra esperienza, che il
mondo veramente reale sia costituito
da ciò che si vede e si tocca, sia
direttamente che virtualmente
attraverso lo schermo di un
dispositivo. Nello stesso tempo ci
rendiamo conto che alcune cose che
accadono in questo mondo molto
difficilmente sono dovute
unicamente a cause visibili e
sperimentabili, data la loro entità
fuori dal comune.

In altre parole, succedono cose
visibili e tangibili che hanno origine
in qualcosa che non si vede né si
tocca. E questo, sia nel bene che nel
male.

Nel primo caso diciamo: questo non è
umano, ovvero, è sovrumano, troppo
bello per essere esclusivamente
umano (per esempio, un miracolo);
nell’altro caso diciamo: questo è



diabolico, ossia, è talmente cattivo
che non può essere dovuto soltanto
ed esclusivamente all’iniziativa di un
individuo (per esempio, un
assassinio particolarmente efferato).

In entrambi i casi pensiamo che
senza una forza soprannaturale non
sia possibile compiere determinate
azioni.

Gli esseri puramente spirituali

La credenza nell’esistenza di forze
invisibili è stato da sempre un
problema per la mente umana.

Nella nostra società avanzata,
quando sembra che si tratti di una
credenza destinata a scomparire
dato il suo presunto carattere mitico
e simbolico, misteriosamente
riappare in modi diversi nella
cultura (nel cinema o nella
letteratura), e anche nelle
testimonianze di persone che
raccontano fatti prodigiosi che



attribuiscono a esseri che stanno al
di là della nostra percezione sensibile
(cosa che si può applicare sia alla
preghiera di intercessione che alle
pratiche esoteriche o allo spiritismo).

Un noto esegeta del secolo scorso
affermava, nel tentativo di
demitizzare il Nuovo Testamento per
renderlo più credibile all’uomo
contemporaneo, che non poteva
accendere la luce elettrica o ascoltare
la radio e continuare a credere al
mondo degli angeli e dei demoni.

Che cosa direbbe se avesse
conosciuto internet, le reti sociali e
gli smartphones? Il progresso
tecnologico, che ci permette di
andare sempre più oltre i nostri
limiti spazio-temporali, è una cosa
che ci allontana o forse invece ci
avvicina al mondo puramente
spirituale? Che cosa dice di tutto
questo la fede cristiana?



Davanti a una questione del genere,
la prima cosa da fare è ammettere
con chiarezza che, mentre non
possiamo fare a meno di affermare
l’esistenza di Dio per rendere conto
dell’esistenza del mondo, perché Egli
lo ha creato, non si può dire lo stesso
di altri esseri, benché siano superiori
a noi.

Basandosi sul fatto che soltanto Dio è
Creatore, il cristianesimo ha scartato
fin dal principio l’ipotesi di divinità
intermedie, come se Dio, che è puro
spirito, non potesse avere nessun
rapporto con ciò che è distante da lui
e, cioè, materiale.

In ogni modo, sebbene solo Dio è
necessario, il cristianesimo, che
condivideva elementi di altre visioni
del mondo, è riuscito un po’ per volta
a trovare una spiegazione razionale
all’esistenza di esseri puramente
spirituali.



Su questo punto la riflessione di san
Tommaso è stata di grande aiuto,
perché durante l’epoca patristica
essa aveva suscitato numerose
controversie. Grazie alla sua
metafisica dell’essere, l’Aquinate è
riuscito a spiegare che è possibile che
esistano esseri creati puramente
spirituali[1].

Qualcuno potrebbe pensare che
questo avviene già pienamente
nell’anima umana, ma l’uomo ha una
natura che è anche corporea. Così
come nella creazione di Dio vi sono
esseri puramente materiali e altri
composti da materia e spirito, è
molto conveniente, secondo il
principio dell’ordine dell’universo e
della perfezione della creazione
stessa, che vi siano esseri creati
puramente spirituali[2].

La mediazione per arrivare a Dio

In realtà queste riflessioni hanno il
loro punto di partenza e di arrivo nel



racconto biblico della storia della
salvezza, nella quale compaiono
insieme a Dio, unico Signore e
Creatore, altri esseri la cui forza e la
cui influenza, positiva o negativa, si
fanno notare in questo mondo.

Gli angeli compaiono come «spiriti
incaricati di un ministero» (Eb 1, 14),
che si può riassumere
simbolicamente in due attività:
cantare e volare[3]. Essi cantano,
ovvero, lodano incessantemente Dio,
costituendo i cori celesti ai quali la
liturgia della Chiesa si unisce in molti
modi.

Perciò non ci si può meravigliare che,
quando si sottovaluta la dimensione
liturgico-sacramentale della fede, la
dottrina degli angeli venga messa da
parte. Dall’altro lato, gli angeli
“volano”, vale a dire, sono inviati da
Dio per prendersi cura degli uomini,
esercitando così una partecipazione
alla provvidenza salvifica di Dio.



Infatti, il Nuovo Testamento ce li
mostra presenti nei momenti più
importanti della vita di Cristo e della
chiesa nascente.

In modo analogo, custodiscono la
vita di ogni persona e di ogni
istituzione, ed è per questo che la
tradizione cristiana parla
dell’esistenza di un angelo
custode[4]. La concezione cristiana,
dunque, è caratterizzata dalla
mediazione: la grandezza del
Creatore si mostra proprio nel fatto
che il suo progetto è pensato in modo
che si compia con il concorso delle
sue creature libere.

E quanto più esse sono elevate, più
saranno partecipi del suo governo
sulla creazione. Anche noi
sperimentiamo che è più facile fare
le cose direttamente piuttosto che
ottenere che altri liberamente le
facciano, ma quest’ultimo è segno di
una maggior perfezione, come



dimostra, per esempio, l’esperienza
di governo in una famiglia o nelle
istituzioni di vario tipo.

Da tutto questo si capisce che anche
gli angeli, in quanto esseri personali
e liberi, hanno avuto, per così dire,
una loro storia, della quale la Bibbia
ci dice in modo conciso che alcuni si
sono ribellati a Dio per sempre[5].

In realtà, l’esistenza del diavolo e dei
suoi seguaci, affermata dalla Chiesa
sin da principio e confermata ai
nostri giorni in diverse occasioni da
papa Francesco[6], costituisce la
faccia nascosta di un messaggio di
speranza: il male che tutti noi
vediamo nel mondo, e non soltanto
quello che è prodotto da altri ma
anche quello che noi stessi
commettiamo, è qualcosa che ci
supera, che in un certo senso
proviene da un principio che è al di
là di noi («non ci abbandonare alla
tentazione e liberaci dal male») e che,



allo stesso tempo, non è divino e,
pertanto, non è originario, non è
necessario.

Come si sa, i racconti di tante
tradizioni culturali cercano di
spiegare l’origine del bene e del male
che c’è nel nostro mondo – e dentro
di noi –, e perciò ricorrono a una
contrapposizione originaria dei
principi contrari. Questo significa
che il male è altrettanto radicale
come il bene, che sempre è stato, è e
sarà lì, e che in definitiva non può
essere sanato. Questo sfocia
ineluttabilmente in una visione
senza speranza dell’essere umano[7].

Il cristiano dice, invece, che soltanto
il bene è originario e che l’esistenza
del male, che nessuno può negare, è
il risultato dell’uso distorto della
libertà da parte delle creature e, in
primo luogo, degli angeli. Ecco
perché sperimentiamo con forza il
potere del male nel mondo e nella



storia, al punto che certe volte
sembra invincibile.

L’annuncio cristiano pieno di
speranza è l’affermazione che Dio ha
posto un rimedio, che Dio stesso ha
assunto il male nel suo Figlio,
incarnato e morto su una croce,
perché tutti quelli che si uniscano a
lui possano vincerlo, unendosi alla
vittoria pasquale della sua
risurrezione.

Questa vittoria, dopo l’Ascensione di
Cristo in cielo, spesso viene mostrata
nella storia come piccola e
vulnerabile, e addirittura invisibile,
ma è reale, cresce misteriosamente e
soltanto alla fine si mostrerà in tutto
il suo splendore.

Dio stesso continua a offrire
manifestazioni visibili del suo potere
nella sua provvidenza salvifica nella
storia mediante i sacramenti,
l’effusione delle sue molteplici grazie
che operano in modo più o meno



nascosto ma reale nella vita delle
persone, servendosi del concorso
degli angeli, dei santi e di tante
persone.

La misericordia e l’inferno

Se Dio è tanto buono e
misericordioso da prendere
l’iniziativa di guarire le sue creature,
perché non fa lo stesso con gli angeli
caduti? Sembra un controsenso
parlare di risanamento e sostenere,
come fa la Chiesa, l’esistenza
dell’inferno come castigo perpetuo
per i demoni e per tutti gli uomini
che muoiono lontani da Dio. Sembra
che l’inferno renda eterno ciò che
proprio la fede cristiana dice che non
è eterno, ma ha un’origine nella
storia.

Se il male ha avuto un inizio, si
suppone che avrà anche un termine,
perché alla fine, come dice san Paolo,
«Dio sia tutto in tutti» (1 Cor 15, 28).
In realtà, già dai tempi di Origene e



in epoche diverse, ma anche ai nostri
giorni, non sono mancate all’interno
della Chiesa voci che, ispirandosi alle
parole di san Paolo, si sono alzate per
suggerire una riconciliazione
universale alla fine dei tempi. Se Dio
è misericordioso, come può
permettere che vi siano persone da
considerare per sempre lontane da
Lui?

Tuttavia, qualcosa dentro di noi ci
dice che la vita delle creature, umane
o angeliche, gode di un dono
inestimabile: la libertà; un dono che
Dio stesso ha dato e che non può
togliere senza fare violenza alla
natura che egli stesso ha creato.

Non può essere che Dio non prenda
sul serio la libertà delle sue creature.
E nello stesso tempo c’è in noi un
forte senso della giustizia, che
reclama che il ripetuto male
commesso non resti impunito[8];
qualcosa ci dice che non può



accadere che vinca l’immoralità,
come purtroppo succede tante volte
nella storia del nostro mondo, dove
non sempre si fa giustizia, e
addirittura si commettono autentiche
ingiustizie che fanno parte di quel
male di cui stiamo parlando.

Se Dio è realmente Dio, onnipotente e
buono, non può trattare allo stesso
modo chi si è comportato secondo il
bene e chi si è ostinato senza
pentimenti nel commettere mali
terribili[9]. Questa è la convinzione
delle grandi tradizioni religiose
dell’umanità: Dio è remuneratore.
Sicuramente su questa terra il castigo
ha una chiara finalità terapeutica,
ma quando si esaurisce il tempo per
entrare nella dimensione definitiva
della esistenza, si esaurisce anche il
tempo del pentimento, perché la
decisione è diventata in qualche
modo eterna: ecco l’enorme potere
della libertà.



Il cristianesimo, un dualismo di
libertà

In fin dei conti ci troviamo, dunque,
davanti al mistero della libertà, sia di
Dio che delle sue creature. Dio ha
creato liberamente, senza costrizioni,
sicché l’esistenza delle creature è
frutto di una libera volontà divina di
amare e di essere amato.

Un filosofo moderno spiegava che
l’onnipotenza si manifesta nel modo
più alto nella creazione di esseri
liberi[10]. È un rischio che Dio ha
voluto correre, come diceva san
Josemaría[11], perché la libertà delle
sue creature è reale, e ne è riprova il
fatto di poter scegliere non soltanto
di non amare, ma anche di odiare il
loro Creatore; e questo non solo per
un certo tempo, ma anche per
sempre.

Ecco perché Benedetto XVI parlava
della nostra libertà come di una
«onnipotenza alla rovescia»[12].



L’uomo è davvero padrone della
propria libertà e può decidere di
impiegarla per l’odio e la distruzione.

Perciò è vero che il cristianesimo, in
un certo senso, è un dualismo, in
quanto sostiene che la Storia sia lo
scenario di un dramma, di una lotta
tra il bene e il male, tra la grazia e il
peccato. Tuttavia non dice che i due
poteri sono della stessa specie, ma
piuttosto che uno di essi permette
l’esistenza dell’altro senza
annientarlo. Si tratta, come dice
Ratzinger, di un dualismo di libertà o
esistenziale, ma in nessun modo di
un dualismo ontologico[13]. Soltanto
il bene è originario.

Abbiamo cominciato affermando che
per molti esiste soltanto ciò che si
verifica mediante i sensi.
Suggerivamo anche che forse i nostri
progressi tecnologici costituiscono in
qualche modo un avvicinamento a
una condizione di vita che supera i



limiti spazio-temporali della nostra
condizione in questo mondo.

Come abbiamo cercato di mostrare,
l’esistenza di forze invisibili ci induce
a considerare che, in virtù della
nostra spiritualità, che comprende il
grande dono della libertà, non siamo
necessariamente legati al mondo da
una esperienza visibile ma precaria,
ma possediamo una natura aperta a
un mondo nello stesso tempo reale
ma più ampio: il mondo della
speranza.

Questa realtà si manifesta agli occhi
della fede, mischiata con questo
mondo, in cui bene e male convivono
e crescono insieme – come il
frumento e la zizzania della parabola
di Gesù (cfr. Mt 13, 24-30) – e che si
manifesterà pienamente alla fine
della Storia, quando sarà arrivato il
tempo della mietitura e il Signore del
mondo giudicherà con misericordia
le sue creature libere.



Santiago Sanz

* * * * * *

Letture raccomandate

E. Peterson, El libro de los ángeles,
Rialp, Madrid 1957.

San Giovanni Paolo II, Io credo in Dio
Padre onnipotente, Piemme.

Benedetto XVI, Enc. Spe salvi, 30-
X-2007.

S.-T. Bonino, Angels and Demons. A
Catholic Introduction, The Catholic
University of America Press,
Washington D.C. 2016.

[1] «Quantunque nell’angelo non vi
sia composizione di materia e di
forma, tuttavia vi sono in lui l’atto e
la potenza. E si può averne
l’evidenza osservando che nelle



realtà materiali si riscontra una
doppia composizione. La prima è la
composizione di materia e di forma,
che costituisce una natura
determinata. Questa natura, così
composta, non è però il suo proprio
essere, ma l’essere ne è l’atto. Quindi
la natura sta al suo essere come la
potenza sta all’atto. Se quindi
togliamo la materia, e supponiamo
che una forma sussista senza di essa,
tra la forma e l’essere rimane ancora
il rapporto che esiste tra la potenza e
l’atto. E in questo senso dobbiamo
intendere la composizione propria
degli angeli [...]. Ma in Dio, come si è
dimostrato sopra, non c’è distinzione
tra l’essere e il soggetto che è.
Soltanto Dio, quindi, è atto puro» San
Tommaso d’Aquino, STh, I, q. 50, a. 2,
ad 3).

[2] Cfr. San Tommaso d’Aquino, STh,
I, q. 50, a. 1; q. 51, a. 1.



[3] Queste espressioni si trovano in J.
Ratzinger, Allgemeine
Schöpfungslehre, Regensburg 1976,
pp. 61-64.

[4] «Nessuno potrà negare che ogni
fedele ha al suo fianco un angelo
come protettore e pastore per
guidare la sua vita» (San Basilio, 
Contra Eunomio, 3, 1.

[5] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, nn. 391-392.

[6] «Non ammetteremo l’esistenza
del diavolo se ci ostiniamo a
guardare la vita solo con criteri
empirici e senza una prospettiva
soprannaturale. Proprio la
convinzione che questo potere
maligno è in mezzo a noi, è ciò che ci
permette di capire perché a volte il
male ha tanta forza distruttiva. È
vero che gli autori biblici avevano un
bagaglio concettuale limitato per
esprimere alcune realtà e che ai
tempi di Gesù si poteva confondere,



ad esempio, un’epilessia con la
possessione demoniaca. Tuttavia,
questo non deve portarci a
semplificare troppo la realtà
affermando che tutti i casi narrati nei
vangeli erano malattie psichiche e
che in definitiva il demonio non
esiste o non agisce. La sua presenza
si trova nella prima pagina delle
Scritture, che terminano con la
vittoria di Dio sul demonio (cfr. Papa
Francesco, Omelia, 11-X-2013). Di
fatto, quando Gesù ci ha lasciato il
“Padre Nostro” ha voluto che
terminiamo chiedendo al Padre che
ci liberi dal Maligno. L’espressione
che lì si utilizza non si riferisce al
male in astratto e la sua traduzione
più precisa è «il Maligno». Indica un
essere personale che ci tormenta.
Gesù ci ha insegnato a chiedere ogni
giorno questa liberazione perché il
suo potere non ci domini» (Papa
Francesco, Es. ap. Gaudete et
exsultate, 19-III-2018, n. 160).



[7] Cfr. Benedetto XVI, Udienza
generale, 3-XII-2008.

[8] «Nella stessa coscienza morale
dell’uomo c’è qualcosa che reagisce
alla perdita di una tale prospettiva. Il
Dio che è Amore non è anche
Giustizia definitiva? Può Egli
ammettere che questi terribili
crimini possano rimanere impuniti?
La pena definitiva non è in certo qual
modo necessaria per ottenere
l’equilibrio morale nella storia tanto
intricata dell’umanità? Un inferno
non è in un certo senso “l’ultima
tavola di salvezza” per la coscienza
morale dell’uomo?» (Giovanni Paolo
II, Varcare la soglia della speranza,
Mondadori, Milano 1995).

[9] «Possono esserci persone che
hanno distrutto totalmente in se
stesse il desiderio della verità e la
disponibilità all'amore. Persone in
cui tutto è diventato menzogna;
persone che hanno vissuto per l'odio



e hanno calpestato in se stesse
l'amore. È questa una prospettiva
terribile, ma alcune figure della
stessa nostra storia lasciano
discernere in modo spaventoso
profili di tal genere. In simili
individui non ci sarebbe più niente
di rimediabile e la distruzione del
bene sarebbe irrevocabile: è questo
che si indica con la parola 
inferno» (Benedetto XVI, Enc. Spe
salvi, 3-X-2007, n. 45).

[10] Cfr. S. Kierkegaard, Diario, vol. 1,
VII A 181 (ed. di C. Fabro,
Morcelliana, Brescia 1962, pp.
512-513).

[11] «Dio ha voluto che fossimo suoi
cooperatori, ha voluto correre il
rischio della nostra libertà» (San
Josemaría, È Gesù che passa, n. 113.

[12] Benedetto XVI, Messaggio Urbi et
orbi, 25-XII-2012.



[13] Cfr. S. Sanz, Joseph Ratzinger y la
doctrina de la creación. Los apuntes
de Münster de 1964 (II). Algunos
temas fundamentales, «Revista
Española de Teología», 74 (2014), pp.
201-248 [231].

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/le-forze-invisibili-
gli-angeli-il-demonio-e-linfer/

(15/12/2025)

https://opusdei.org/it/article/le-forze-invisibili-gli-angeli-il-demonio-e-linfer/
https://opusdei.org/it/article/le-forze-invisibili-gli-angeli-il-demonio-e-linfer/
https://opusdei.org/it/article/le-forze-invisibili-gli-angeli-il-demonio-e-linfer/

	La luce della fede (XV): Le forze invisibili: gli angeli, il demonio e l’inferno

