
opusdei.org

Le Feste del Signore
durante il Tempo
Ordinario (II)

Il Sacro Cuore di Gesù, la
Trasfigurazione del Signore,
l’Esaltazione della Santa Croce e
Cristo Re dell’Universo sono le
feste liturgiche commentate in
questo testo.

03/10/2016

Grazie alle diverse solennità del
Signore che la liturgia ci propone
durante l’anno possiamo
contemplare da prospettive diverse



l’inesauribile mistero di Dio,
lasciando che la sua luce inondi la
nostra esistenza cristiana nel mondo.
Al centro dell’anno liturgico c’è la
Pasqua che, in un certo qual modo,
«si distende nell’arco di tre mesi –
prima i quaranta giorni della
Quaresima, poi i cinquanta giorni del
Tempo pasquale –», seguita da «tre
feste che hanno invece un carattere
“sintetico”: la Santissima Trinità,
quindi il Corpus Domini e infine il
Sacro Cuore di Gesù»[1]. Delle due
prime celebrazioni abbiamo parlato
nell’articolo precedente: ora
contempleremo la solennità del
Sacro Cuore, poi continueremo con la
Trasfigurazione e l’Esaltazione della
Croce, per concludere con la festività
di Cristo Re.

Il Sacro Cuore di Gesù

Il venerdì successivo alla seconda
domenica dopo la Pentecoste la
Chiesa rivolge lo sguardo al costato



aperto di Cristo sulla Croce,
espressione dell’infinito amore di Dio
per gli uomini e sorgente dalla quale
sgorgano i suoi sacramenti. La
contemplazione di questa scena ha
alimentato la devozione dei cristiani
fin dai primi secoli, perché vi hanno
trovato una fonte continua di pace e
di sicurezza nelle difficoltà. La
mistica cristiana ci invita ad aprirci
al Cuore del Verbo Incarnato: «Che il
Cristo abiti per la fede nei vostri
cuori e così, radicati e fondati nella
carità, siate in grado di comprendere
con tutti i santi quale sia l’ampiezza,
la lunghezza, l’altezza e la
profondità, e conoscere l’amore di
Cristo che sorpassa ogni conoscenza,
perché siate ricolmi di tutta la
pienezza di Dio»[2].

La pietà popolare del basso
medioevo suscitò una profonda e
amorevole venerazione dell’Umanità
Santissima di Cristo sofferente sulla
Croce. Si diffuse così il culto della



corona di spine, dei chiodi, delle
piaghe… e del Cuore aperto, sintesi di
tutte le sofferenze patite per amor
nostro dal Salvatore. Queste forme di
pietà hanno lasciato traccia nella
Chiesa, tanto che nel XVII secolo
nacque la celebrazione liturgica della
solennità del Sacro Cuore. Il 20
ottobre 1672 un sacerdote
normanno, san Giovanni Eudes,
celebrò per la prima volta una messa
propria del Sacro Cuore e, a partire
dal 1673, si diffusero nell’Europa le
visioni di Santa Margherita Maria
Alacoque sulla espansione di questo
culto. Pio IX estese ufficialmente
questa festa alla Chiesa latina.

La liturgia del giorno sviluppa i due
pilastri teologici della devozione: le
ricchezze insondabili del mistero di
amore profuso in Cristo e la
contemplazione riparatrice del suo
cuore trafitto. Li contiene le due
orazioni colletta che il Messale
Romano propone: «O Padre, che nel



Cuore del tuo dilettissimo Figlio ci
dai la gioia di celebrare le grandi
opere del tuo amore per noi, fa’ che
da questa fonte inesauribile
attingiamo l’abbondanza dei tuoi
doni»; «nel Cuore del tuo Figlio ci hai
aperto i tesori infiniti del tuo amore,
fa’ che rendendogli l’omaggio della
nostra fede adempiamo anche al
dovere di una giusta riparazione».

La considerazione dell’abisso di
tenerezza del Signore per le anime è
anche un invito a uniformare il
proprio cuore al suo, a unire lo zelo
riparatore al desiderio efficace di
avvicinare altre anime a Lui: «Ci
siamo avvicinati un po’ al fuoco
dell’Amore di Dio; lasciamo che la
sua forza muova le nostre vite e
alimentiamo il desiderio di portare il
fuoco divino da un estremo all’altro
della terra, facendolo conoscere a chi
ci circonda: affinché tutti possano
giungere alla pace di Cristo e trovino
in essa la felicità»[3].



La Trasfigurazione del Signore

La solennità della Trasfigurazione
nasce, probabilmente, dalla
commemorazione annuale della
dedicazione di una basilica in onore
di questo mistero avvenuto sul
Monte Tabor. Nel secolo IX la festa fu
introdotta in Occidente e più tardi,
durante i secoli XI e XII, si cominciò a
celebrare anche a Roma nella
basilica vaticana. Fu inserita nel
calendario romano da Papa Callisto
III (1457) come ringraziamento per la
vittoria delle truppe cristiane sui
turchi nella battaglia di Belgrado, il 6
agosto 1456.

Nell’Oriente cristiano la 
Trasfigurazione del nostro Dio e
Salvatore Gesù Cristo è una delle
solennità più grandi dell’anno,
insieme con la Pasqua, il Natale e
l’Esaltazione della Santa Croce. In
essa si esprime tutta la teologia della
divinizzazione, mediante la grazia,



della natura umana che, rivestendosi
di Cristo, è illuminata dallo splendore
della gloria di Dio. Uniti a Gesù –
ribadisce l’ufficio delle letture di rito
romano –, «risplenderemo con il
nostro sguardo spiritualizzato, in
qualche modo rinnovati nei tratti
della nostra anima, resi conformi alla
sua immagine»[4].

Con Pietro, Giacomo e Giovanni, in
questa festa siamo invitati a mettere
Gesù al centro della nostra
attenzione: «Questi è il Figlio mio
prediletto, nel quale mi sono
compiaciuto. Ascoltatelo»[5].
Dobbiamo ascoltarlo e permettere
che la sua vita e i suoi insegnamenti
divinizzino la nostra vita quotidiana.
Così pregava san Josemaría: «Signore
nostro, siamo qua, disposti ad
ascoltare ciò che vuoi dirci. Parlaci;
siamo attenti alla tua voce. Fa’ che la
tua parola, cadendo nella nostra
anima, infiammi la nostra volontà



perché si lanci fervidamente a
obbedirti»[6].

Ascoltare il Signore con la
disposizione sincera di identificarsi
con Lui ci porta ad accettare il
sacrificio. Gesù si trasfigura «per
preparare i suoi discepoli a sostenere
lo scandalo della croce»[7], per
aiutarli ad accettare i momenti
oscuri della sua Passione. Croce e
gloria sono intimamente unite.
Infatti, la festa della Trasfigurazione
è stata fissata il 6 agosto tenendo
conto dell’Esaltazione della Santa
Croce: tra le due celebrazioni
trascorrono quaranta giorni che,
secondo alcune tradizioni,
configurano come una seconda
quaresima. Così, la Chiesa bizantina
vive questo periodo come un tempo
di digiuno e di contemplazione della
Croce.

L’Esaltazione della Santa Croce



La festa dell’Esaltazione della Santa
Croce ha origine nella Chiesa di
Gerusalemme, che dalla metà del IV
secolo, il 13 settembre, celebrava
l’anniversario della dedicazione della
basilica costantiniana eretta sul
Golgota. Secondo il ricordo di una
pellegrina dell’antichità chiamata
Egeria, alcuni anni prima, in quella
stessa data, era stata trovata la
reliquia della Croce del Signore. Il
gesto della esaltazione si compiva il
secondo giorno dell’ottava della
dedicazione: quel giorno, testimonia
un libro liturgico dell’epoca, «si
mostra in forma solenne a tutto il
popolo cristiano la venerabile
Croce». Oggi, il rito più caratteristico
di questa festa nella liturgia
bizantina consiste nella elevazione
che fa il sacerdote della Croce al di
sopra di tutte le teste, benedicendo il
popolo e rivolgendosi ai quattro
punti cardinali, mentre il coro canta
cento volte la litania Kyrie eleison a
ogni ostensione. Poi i fedeli passano



a venerare la Croce e ricevono un
fiore preso da quelli che adornano il
luogo in cui riposa. È tale
l’importanza di questa solennità
nell’Oriente cristiano da essere
considerata come una pasqua
autunnale.

A Roma, fin dall’inizio del VI secolo,
il 3 maggio si commemorava una
festa parallela: l’Invenzione della
Santa Croce. A metà del VII secolo,
nella basilica vaticana, si adotta l’uso
proveniente da Gerusalemme di
venerare, il 14 settembre, un
frammento della reliquia della Croce
(chiamato lignum crucis). Il Papa
Sergio (687-701) trasferì questa
consuetudine alla basilica
lateranense e la rivestì di particolare
solennità, tanto che nell’VIII secolo la
festa si estese anche all’intero
Occidente.

Nella liturgia romana, il prefazio
della Messa ricorda che se l’albero



del Paradiso fu il luogo della caduta
dell’uomo, il Signore ha previsto che
la Croce sia il nuovo albero salvatore
«ut unde mors oriebatur, inde vita
resurgeret… perché, donde sorgeva
la morte di là risorgesse la vita»[8].
Le letture sottolineano l’elevazione di
Cristo sul legno come un anticipo
dell’elevazione nella gloria e polo che
attira tutte le creature: «Io, quando
sarò elevato da terra, attirerò tutto a
me»[9]. La Croce è il luogo del trionfo
di Gesù, da dove amplia il suo regno
avvalendosi della nostra
collaborazione: «Cristo, nostro
Signore, fu crocifisso, e dall’alto della
croce ha redento il mondo,
ristabilendo la pace tra Dio e gli
uomini. Gesù stesso ricorda a tutti: Et
ego si exaltatus fuero a terra omnia
traham ad meipsum (Gv 12, 32),
quando mi collocherete al vertice di
tutte le attività della terra,
compiendo il dovere di ogni
momento ed essendo miei testimoni
nelle cose grandi e piccole, allora 



omnia traham ad meipsum, attrarrò
tutto a me, e il mio regno in mezzo a
voi sarà una realtà»[10].

San Josemaría portava sempre al
collo un reliquario a forma di croce
con un lignum crucis. Era una
manifestazione della sua devozione
per la Santa Croce nel compimento
amoroso del dovere di ogni giornata.
Esistono innumerevoli gesti, anche
piccoli, che servono pure per
esprimere questa devozione nella
vita di ogni giorno: per esempio,
quando si benedire la tavola o si
ringrazia, allora facciamo il segno
della croce: «Tale momento della
benedizione, anche se molto breve, ci
ricorda il nostro dipendere da Dio
per la vita, fortifica il nostro senso di
gratitudine per i doni della
creazione, è riconoscente verso
quelli che con il loro lavoro
forniscono questi beni, e rafforza la
solidarietà con i più bisognosi»[11].



Cristo, Re dell’universo

La signoria di Cristo sull’universo si
commemora in modi diversi nelle
feste dell’anno liturgico come
l’Epifania, la Pasqua, l’Ascensione.
Con la solennità di Cristo Re, istituita
nel 1925 dal Papa Pio XI nel contesto
dei passi avanti della
secolarizzazione nella società, la
Chiesa ci vuole presentare con una
chiarezza ancora maggiore la
sovranità di Cristo su tutta la
Creazione, compresa la storia
dell’uomo.

Il regno di Gesù, come indica la
liturgia della Messa, è un Regnum
veritatis et vitae; regnum sanctitatis
et gratiae; regnum iustitiae, amoris et
pacis[12]: verità, vita, santità, grazia,
giustizia, amore, pace. Sono i valori
cui aspira con più forza il cuore
umano e alla cui realizzazione
possiamo contribuire noi cristiani. In
modo speciale, con le opere di



misericordia a favore dei più piccoli,
come si proclama nel vangelo
proprio del ciclo A: «Ho avuto fame e
mi avete dato da mangiare; ho avuto
sete e mi avete dato da bere; ero
pellegrino e mi avete accolto»[13].

Tuttavia, Gesù stesso ci avverte: «Il
mio Regno non è di questo
mondo»[14]. La sua sovranità si
manifesterà pienamente con la sua
seconda venuta, gloriosa, quando si
instaureranno i nuovi cieli e la nuova
terra, e «ogni creatura, libera dalla
schiavitù del peccato, lo servirà e lo
loderà senza fine»[15]. Questo è il
tempo della speranza, di lavorare per
il suo regno, fiduciosi che la vittoria
finale è sua.

Gesù è al centro della storia: non
soltanto quella dell’umanità nella sua
totalità, ma anche quella di ogni
persona individualmente. Anche
quando sembra che tutto sia perduto,
ci si può sempre rivolgere al Signore,



come fece il buon ladrone, come ci è
presentato dal vangelo nel ciclo
C[16]. Quanta pace dà il fatto che,
malgrado il nostro passato, con il
pentimento sincero possiamo sempre
entrare nel Regno di Dio: «Oggi tutti
noi possiamo pensare alla nostra
storia, al nostro cammino. Ognuno di
noi ha la sua storia; ognuno di noi ha
anche i suoi sbagli, i suoi peccati, i
suoi momenti felici e i suoi momenti
bui. Ci farà bene, in questa giornata,
pensare alla nostra storia, e guardare
Gesù, e dal cuore ripetergli tante
volte, ma con il cuore, in silenzio,
ognuno di noi: “Ricordati di me,
Signore, adesso che sei nel tuo
Regno! Gesù, ricordati di me, perché
io ho voglia di diventare buono, ho
voglia di diventare buona, ma non ho
forza, non posso: sono peccatore,
sono peccatrice. Ma ricordati di me,
Gesù! Tu puoi ricordarti di me
perché Tu sei al centro, Tu sei
proprio nel tuo Regno”»[17]. Questa
richiesta di amore si concretizza nel



corso del tempo liturgico quando
mettiamo in atto nella nostra vita
quotidiana ciò che si celebra nella
Messa. Il Sacro Cuore di Gesù, la sua
Trasfigurazione, l’Esaltazione della
Santa Croce e la solennità di Cristo Re
non soltanto scandiscono l’anno, ma
riempiono di contenuto i giorni nei
quali vengono celebrate.

José Luis Gutiérrez

 [1] Benedetto XVI, Omelia nella
solennità del Corpus Domini, 22-
V-2008.

 [2] Ef 3, 17-19.

 [3] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 170.

 [4] Anastasio Sinaíta, Sermone nel
giorno della Trasfigurazione del
Signore (Lectio altera dell’Ufficio di



letture della Liturgia delle Ore del 6
agosto).

 [5] Mt 17, 5.

 [6] San Josemaría, Santo Rosario,
quarto mistero luminoso.

 [7] Messale Romano, Prefazio della
Trasfigurazione del Signore.

 [8] Messale Romano, Prefazio della
Santa Croce.

 [9] Gv 12, 32.

[10] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 183.

[11] Papa Francesco, Enc. Laudato si’,
24-V-2015, n. 227.

[12] Messale Romano, Prefazio di
Nostro Signore Gesù Cristo Re
dell’Universo.

[13] Mt 25, 35.



[14] Gv 18, 36.

[15] Messale Romano, Orazione
colletta della Messa di Nostro Signore
Gesù Cristo Re dell’Universo.

[16] Cfr. Lc 23, 35-43.

[17] Papa Francesco, Omelia, 24-
XI-2013.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/le-feste-del-
signore-durante-il-tempo-ordinario-ii/

(13/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/le-feste-del-signore-durante-il-tempo-ordinario-ii/
https://opusdei.org/it/article/le-feste-del-signore-durante-il-tempo-ordinario-ii/
https://opusdei.org/it/article/le-feste-del-signore-durante-il-tempo-ordinario-ii/

	Le Feste del Signore durante il Tempo Ordinario (II)

