
opusdei.org

Cammini giubilari:
Le Catacombe di San
Callisto

«Non turisti né girovaghi: non
ci spostiamo a caso,
esistenzialmente parlando.
Siamo pellegrini. Il pellegrino
vive il suo camminare
all’insegna di tre parole-chiave:
il rischio, la fatica, la meta». In
occasione del Giubileo 2025
papa Francesco ci invita a
intraprendere un cammino di
fede. Condividiamo la storia
delle Catacombe di San Callisto,
che per la loro storia e
straordinaria bellezza sono il



luogo perfetto da visitare
durante l’Anno Santo.

03/07/2008

Per conoscere tutti i percorsi e
cammini giubilari clicca qui.

La persecuzione ordinata da Nerone
nell’anno 64 portò al martirio una
gran quantità di cristiani. Fu una
dura prova per la giovane chiesa di
Roma, che da quel momento dovette
affrontare una terribile campagna di
calunnie tra il popolo. I cristiani
erano qualificati come atei – perché
negavano di dare culto
all’imperatore – pericolosi per l’unità
dell’impero e nemici del genere
umano; venivano loro attribuite le
peggiori atrocità: infanticidi,
antropofagia e disordini morali di
ogni tipo. Tertulliano (160-220) lo
descriveva così: Non c’è calamità

https://www.iubilaeum2025.va/it/pellegrinaggio/cammini-giubilari-dentro-roma.html
https://www.iubilaeum2025.va/it/pellegrinaggio/cammini-giubilari-dentro-roma.html


pubblica né male che soffra il popolo
di cui non abbiano la colpa i cristiani.
Se il Tevere cresce ed esce dal suo
letto, se il Nilo non cresce e non irriga
i campi, se il cielo non fa piovere, se
trema la terra, se c’è fame, se c’è la
peste, uno stesso grido risuona subito:
i cristiani alle fiere!1.

Fino all’anno 313, anno in cui si
raggiunse la pace con l’Editto di
Milano, la Chiesa visse perseguitata.
È sicuro che queste persecuzioni non
ebbero sempre la stessa intensità e
che, togliendo alcuni periodi
concreti, i cristiani facevano vita
normale; ma il rischio di trovare il
martirio era sempre presente:
bastava l’accusa di un nemico perché
iniziasse un processo. Chi si
convertiva era pienamente
consapevole che il cristianesimo
comportava una opzione radicale
che implicava la ricerca della santità
e la professione della fede,
arrivando, se necessario, alla



donazione della propria vita. Il
martirio era considerato tra i fedeli
un privilegio e una grazia di Dio: la
possibilità di identificarsi
pienamente con Cristo al momento
della morte. Insieme a ciò, la
consapevolezza della propria
debolezza li portava ad implorare
l’aiuto di Dio per saperlo
abbracciare, se si presentava
l’occasione, e venerare come modelli
coloro che avevano ottenuto la
palma del martirio. È facile
immaginare come avrà emozionato
la comunità cristiana di Roma sentire
i dettagli della morte santa dei
fratelli nella fede. Questi racconti
erano allo stesso tempo consolazione
e fortezza per i credenti, e semina di
nuove conversioni. Le reliquie dei
martiri si raccoglievano e
seppellivano con devozione, e a
partire da quel momento ci si
rivolgeva a loro come intercessori.



Fin dall’antichità, la legge romana
stabiliva che le necropoli – città dei
morti, in greco – fossero situate fuori
dalle mura della città. Non seppellirai
l’uomo morto né lo brucerai
nell’Urbe2. I romani erano soliti
incenerire i corpi dei defunti ma
esistevano anche alcune famiglie che
avevano la consuetudine di interrare
i propri cari in campi di loro
proprietà, consuetudine che si andò
imponendo in seguito per influenza
del cristianesimo.

All’inizio non c’era separazione e si
seppellivano insieme fedeli e pagani.
A partire dal II secolo, grazie alle
donazioni di alcuni cristiani di buona
posizione sociale, la Chiesa cominciò
ad avere le proprie necropoli, che i
fedeli cominciarono a chiamare
cimiteri – coimeteria, dal greco
koimao, dormire –: luoghi dove i
corpi riposano in attesa della
resurrezione. Così andarono
sorgendo le catacombe cristiane, che



non erano – come a volte si pensa –
nascondigli e luoghi di riunione per
le celebrazioni liturgiche, ma luoghi
di sepoltura dove si custodivano i
resti mortali dei fratelli nella fede.
Originariamente, il termine
catacomba si riferiva alla zona della
via Appia che si trova tra la tomba di
Cecilia Metella e la città di Roma. Con
il tempo, smise di essere un
toponimico per designare in generale
il cimitero cristiano sottoterra. Nei
primi secoli vennero seppelliti lì
molti martiri, e, vicini alle tombe di
San Pietro e San Paolo, le catacombe
cominciarono a essere luoghi di
memoria e venerazione molto amati
dai cristiani di Roma. Quante volte,
nei momenti difficili, saranno andati
lì a implorare l’aiuto di Dio per
intercessione di quelli che avevano
proclamato il Vangelo con il loro
sangue! Mossi dalla devozione era
normale che i fedeli volessero essere
sepolti e aspettare la resurrezione
vicino a qualche apostolo o martire.



Nella via Appia

Le Catacombe di San Callisto si
trovano all’uscita di Roma per la via
Appia. Nel secondo secolo cominciò a
utilizzarsi la zona come luogo di
sepoltura, e alcuni dei suoi
proprietari, indubbiamente cristiani,
fecero in modo che fossero sepolti lì
altri fratelli nella fede. In quest’epoca
fu sepolta la giovane martire Cecilia,
la cui memoria fu molto venerata dal
momento stesso della sua morte.
Appartenente a una famiglia
patrizia, Cecilia si converte al
cristianesimo in gioventù. Si sposa
con Valeriano, che avvicina alla fede,
e decidono di vivere da vergini. Poco
dopo, Valeriano – che si occupava di
raccogliere e seppellire i resti dei
martiri – è scoperto e decapitato.
Cecilia viene anche lei scoperta dalle
autorità. Cercano di asfissiarla nella
caldaia di casa sua e, dopo esserne
uscita illesa, viene condannata a
morte per decapitazione. La legge



romana contemplava che il boia
potesse dare tre colpi di spada.
Cecilia li riceve ma non muore
immediatamente. Stesa sul suolo,
prima di esalare l’ultimo respiro,
ebbe le forze per stendere tre dita
della mano destra e uno della
sinistra, testimoniando fino alla fine
la sua fede in Dio Uno e Trino.
Quando secoli dopo, nel 1599, si
ispezionarono le sue reliquie, il
corpo incorrotto di Santa Cecilia si
trovava ancora in quella posizione.
Maderno la immortalò in una
scultura che oggi è nella chiesa di
Santa Cecilia a Trastevere – la sua
antica casa, dove riposano dal IX
secolo le reliquie della santa – e di
cui c’è una copia nelle Catacombe di
San Callisto, nel luogo dove fu
inizialmente sepolta.

Nel III secolo, il cimitero viene
donato da Papa Ceferino (199-217),
che ne affida la gestione al diacono
Callisto. Nasce così il primo cimitero



di proprietà della Chiesa di Roma,
che un secolo dopo custodirà già le
reliquie di sedici papi, quasi tutti
martiri. Callisto lavorò nelle
catacombe per quasi vent’anni,
prima di diventare il successore di
Papa Ceferino come capo visibile
della Chiesa. Durante questo tempo,
ampliò e migliorò la disposizione
delle aree principali del cimitero:
specialmente, la Cripta dei Papi e la
Cripta di Santa Cecilia.

Un altro martire che con la sua
testimonianza commosse la
comunità cristiana è San Tarcisio.
Nel IV secolo, il Papa San Damaso
incise sul suo sepolcro la data esatta
del suo martirio: 15 agosto 157,
durante la persecuzione di Valeriano.
Tarcisio era un adolescente che
aiutava come accolito a distribuire la
Comunione tra i cristiani prigionieri
nelle carceri. Quel 15 agosto fu
scoperto, fatto prigioniero e
minacciato perché lasciasse le



Particole Sacre. Tarcisio non volle e
preferì morire lapidato piuttosto che
permettere la profanazione del
Corpo di Cristo.

Con la Pace di Costantino, le
catacombe continuano ad essere
luoghi di sepolture e diventano
anche meta di pellegrinaggio.
Tuttavia nel V secolo, dopo il
saccheggio di Roma portato a
termine da Alarico, aumenta la
insicurezza all’esterno delle mura
della città e saranno sempre meno
frequentate. Nel IX secolo, si decide
di portare le ossa dei santi nelle
chiese che sono dentro la città;
durante il Medioevo le catacombe
vanno progressivamente cadendo in
dimenticanza: nessuno va più in quei
luoghi e in molti casi si perde la
memoria della loro ubicazione.

Anche se l’interesse per le catacombe
rinasce a partire dal XV secolo,
bisognerà aspettare fino al XIX



perché tornino ad essere valorizzate
come luogo santo e tesoro della
cristianità. Giovanni Battista De
Rossi, fondatore dell’archeologia
cristiana moderna e scopritore delle
Catacombe di San Callisto, racconta
nelle sue memorie come convinse Pio
IX a visitare gli scavi. Quando
arrivarono alla Cripta dei Papi, De
Rossi gli spiegò le iscrizioni e gli
mostrò la lapide che San Damaso
fece collocare nel IV secolo con i
nomi dei successori di Pietro
martirizzati e lì sepolti. Fu allora che
Pio IX prese coscienza di dove si
trovava. Era la prima volta, dopo
quasi mille anni, che un Papa
tornava a mettere piede in questo
luogo santificato dal sangue dei
martiri.

4 luglio 1946

Poco tempo dopo essere arrivato a
Roma, san Josemaría commentò il



suo desiderio di andare a pregare
alle catacombe.

Vedete che non siamo soli?, diceva ai
suoi figli durante la chiusura forzata
nella Legazione di Honduras, anni
prima. Come i primi cristiani nella
quiete delle catacombe romane,
possiamo pregare: Dominus
illuminatio mea et salus mea, quem
timebo? Solo così possiamo spiegarci
le lotte, veramente forti, che
portarono a compimento quei primi
cristiani. Con una fiducia sicura
nell’aiuto di Dio, senza fare cose
strane, entrarono ovunque: nel foro,
nei palazzi, fino alla casa
dell’imperatore 3.

Il 4 luglio 1946 san Josemaría andò di
buon mattino alle Catacombe di San
Callisto. Il Fondatore dell’Opus Dei
celebrò la Santa Messa nella Cripta
dei Papi, e don Álvaro del Portillo in
quella di Santa Cecilia. Poi visitarono



le Catacombe di San Sebastiano e i
primi sepolcri degli Apostoli.

Dagli inizi dell’Opera, a san
Josemaría piaceva citare i primi
cristiani come modello ed esempio
per spiegare la vita dei fedeli
dell’Opus Dei. Non a caso li
qualificava come i nostri
predecessori, nel vecchio e nuovissimo
apostolato dell’Opera4. Si calcola che
il numero di sepolture cristiane nelle
catacombe di San Callisto sia intorno
alle 500 mila. La maggior parte sono
tombe semplici, con qualche
semplice incisione per distinguerle. A
partire dal IV secolo – finita la
persecuzione – diventano più
frequenti le iscrizioni sulle lapidi.
Insieme al nome, come per segnalare
un elemento caratteristico della vita
di quella persona, si soleva indicarne
la professione.

C’erano panettieri, falegnami, sarti,
pittori, maestri, medici, avvocati,



funzionari dello Stato, soldati…: un
chiaro riflesso della varietà dei lavori
dei cristiani, che – come dice
Sant’Agostino – mescolati tra gli altri
uomini, facevano la vita di tutti, ma 
spinti da una fede diversa e da un
amore diverso5. Come avrà goduto
san pensando a quei predecessori
nella fede che cercavano la santità in
mezzo al mondo, essendo fermento
nella massa della società! L’amore e
la venerazione che sentiva per loro,
lo portava a metterli molte volte
come esempio nella sua
predicazione: Non ho altra ricetta per
essere efficace che quella che avevano
i primi cristiani. Non ce n’è un’altra,
figli miei6.

Lungo la sua vita, il Fondatore
dell’Opus Dei si riferì molte volte a
pitture o incisioni presenti nelle
catacombe per illustrare temi come
l’amore per la Madonna, la fraternità
o l’unità con il Papa, che
testimoniavano già graficamente i



fedeli dei primi secoli.
Ciononostante, se avesse dovuto dire
una immagine dei primi cristiani che
gli piaceva specialmente,
sicuramente avrebbe parlato del
Buon Pastore.

Nella stanza di lavoro di san
Josemaría a Villa Tevere si mise una
lapide di travertino con una
riproduzione del Buon Pastore che si
trova nelle catacombe, e questi versi
di Juan del Enzina: Tan buen
ganadico / y más en tal valle, / placer
es guardalle. / Y tengo jurado / de
nunca dejalle, / mas siempre guardalle
(un così bel gregge in una tal valle è
un piacere custodirlo. E ho giurato di
non lasciarlo mai ma di curarlo per
sempre). Dal primo giorno, quel 2
ottobre 1928, sento la spinta divina,
paterna e materna, verso di voi e le
vostre vite. Niente di nessuno di voi
mi è estraneo, neanche di queste
migliaia di figli che non conosco7.



Gli piaceva parlare del Buon Pastore
per fomentare la nostra
preoccupazione per tutte le anime: 
Signore, sento la necessità di aiutarli:
seguili Tu stesso, Buon Pastore, e
caricateli sulle spalle: che si riproduca
quella figura amabilissima che
contempliamo nelle catacombe.
Quando il pastore trova la pecora che
ha perso, se la mette sulle spalle e
felice, tornato a casa, chiama amici e
vicini e dice loro: rallegratevi con me,
perché ho ritrovato la pecora che si
era perduta8.

Durante la sua vita il fondatore
dell’Opus Dei non solo ci parlò del
Buon Pastore, ma lottò anche per
esserlo, incarnando queste parole
che Cristo pronuncia nel Vangelo: Io
sono il Buon Pastore. Il Buon Pastore
dà la sua vita per le sue pecore9.
Come ha testimoniato il Prelato
dell’Opus Dei, san Josemaría meditò
per tutta la vita le scene evangeliche
del Buon Pastore. Amava moltissimo



questa allegoria ed era disposto a
conoscere le pecore una ad una; a
dare la vita per loro, a portarle ai
migliori pascoli, a non smettere di
curare quella che si era perduta o
fermata lungo il cammino10.

All’entrata delle Catacombe di San
Callisto, prima di scendere le scale
che portano alla Cripta dei Papi, si
può vedere un’immagine del Buon
Pastore, copia dell’originale del IV
secolo che ora si trova ai Musei
Vaticani. Ce n’è una uguale anche a
Villa Tevere, vicino alla chiesa
Prelatizia di Santa Maria della Pace,
dove riposano i resti di san
Josemaría. Vedendola, sono
innumerevoli i ricordi che evoca:
Gesù, i primi cristiani, il Papa, tutte le
anime… Con che tenerezza parlava
Cristo, Signore nostro, del Buon
Pastore! Come lo descrive! Ci dice che
le pecore seguivano il pastore, lo
amavano e si sapevano ben curate…
11.



Note

1. Tertulliano, Apologeticum, 40, 12.

2. Dodici Tavole, 10.1.

3. San Josemaría, AGP, P12, p. 32.

4. San Josemaría, Istruzione, n. 298.

5. Sant’Agostino, De civitate Dei, 54,
2.

6. San Josemaría, Appunti presi dalla
predicazione orale, 29-II-1964.

7. San Josemaría, AGP, P18, pp.
151-152.

8. San Josemaría, AGP, P18, p. 276.

9. Gv 10, 11.

10. Mons. Javier Echevarría,
Memoria del Beato Josemaría, p. 329.

11. San Josemaría, Appunti presi in
una tertulia, 13-III-1955.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/le-catacombe-di-
san-callisto/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/le-catacombe-di-san-callisto/
https://opusdei.org/it/article/le-catacombe-di-san-callisto/
https://opusdei.org/it/article/le-catacombe-di-san-callisto/

	Cammini giubilari: Le Catacombe di San Callisto

