
opusdei.org

Le beatitudini (IV):
la rivoluzione dei
miti

Nella terza beatitudine il
Signore invita a coltivare un
cuore mite, disposto a
cooperare con Dio con serenità,
umiltà e fermezza. Nuovo
articolo diretto ai giovani.

17/07/2016

La folla che sulla montagna ascoltava
il Signore si guardava bene
dall’aprire bocca: ogni beatitudine
era una sorpresa. La forza del suo



discorso cominciava a entusiasmarli,
perché il Maestro si rivolgeva ai
poveri e a quelli che piangono,
persone che fino a quel momento
avevano svolto un ruolo secondario
nella storia di Israele.

Erano in molti, bastava vedere il
mare di gente che s’era raccolto
attorno alla collina: avevano bisogno
soltanto di un leader, un Messia che
li lanciasse all’azione e li liberasse
dalla loro miseria. Però, con la terza
beatitudine, Gesù apre ancora una
volta davanti a loro un oceano
sconosciuto e inaspettato. Con loro
grande sorpresa disse: Beati i miti,
perché erediteranno la terra.

Se qualcuno dei presenti cercava nel
Nazareno un leader sociale o un
giustiziere rivoluzionario, si sarebbe
sentito defraudato all’udire queste
parole. Il Signore li sta invitando a
vincere l’ira con la serenità, l’odio
con il perdono, la rabbia con la



mansuetudine. Quindi, dovevano
continuare a soffrire? Il Messia
voleva che rinunciassero a lottare
per la giustizia?

Di che mansuetudine parla Gesù? Per
capirlo meglio occorre anticipare
alcune pagine del Vangelo e leggere
ciò che Egli stesso dirà: Imparate da
me, che sono mite e umile di cuore[1].
La mansuetudine che ci propone
Cristo, pertanto, è una caratteristica
del cuore, luogo nel quale si
generano e si agitano le passioni che
riempiono di alti e bassi la nostra
vita, rendendoci capaci delle cose
migliori e delle cose peggiori, degni
di ereditare la terra o di portarci via
da essa.

Le redini della nostra vita

Alessandro Magno – il famoso
guerriero che nel IV secolo a. C.
conquistò un impero – aveva solo 16
anni quando suo padre Filippo, re di
Macedonia, lo nominò capo



dell’esercito. Dato che i soldati non
volevano essere comandati da un
ragazzo tanto giovane, per umiliarlo,
il giorno della nomina gli regalarono
un cavallo che mai nessuno era
riuscito a cavalcare. Si chiamava 
Bucefalo. L’animale era pura energia:
che grande servizio avrebbe potuto
prestare in battaglia! Purtroppo, si
trattava di un cavallo incontrollabile:
quando qualcuno tentava di
cavalcarlo, s’impennava e lo faceva
volare.

A noi può succedere qualcosa del
genere: siamo pieni di energia e
abbiamo voglia di fare cose grandi,
ma non sempre siamo capaci di
controllare il nostro carattere.
Quando, come accadeva con 
Bucefalo, ricade sulle nostre spalle
una responsabilità, a volte non
sappiamo gestirla: vorremmo finire
un lavoro, ma la pigrizia ci vince;
vorremmo essere amabili, ma ci
innervosiamo presto; ci proponiamo



di passare un pomeriggio fitto di cose
importanti, ma ben presto i nostri
propositi sfumano affogati nella
pigrizia e nello scoraggiamento…

In tutti questi casi, le passioni
mettono a terra le nostre buone
intenzioni, perché non è facile
controllare i propri sentimenti. “Io
non riesco a capire neppure ciò che
faccio – scriveva san Paolo, un po’
stufo di se stesso –: infatti non quello
che voglio io faccio, ma quello che
detesto”[2].

Cominciamo in gioventù a mal
sopportare le redini della nostra vita,
e per questo le passioni irrompono
con forza in essa: e sono pensate
proprio per aiutarci a superare gli
ostacoli che potremo incontrare nel
corso degli anni. Sebbene siano
necessarie, è importante imparare a
gestirle affinché non si inseriscano
nella nostra personalità in maniera
incontrollata.



La collera senza misura e senza
giustificazione, la svogliatezza nel
fare un qualunque sforzo, una
eccessiva preoccupazione di avere di
tutto o la sfrenata sensualità stanno a
indicare che ancora non siamo
riusciti a dominare le nostre passioni
che, come Bucefalo, con la loro forza
eccezionale, prima o poi saranno
capaci di buttare a terra i nostri
buoni propositi.

Figli del Gran Re

Quando sentì i primi violenti strappi
del cavallo, il giovane Alessandro
Magno capì di che cosa si trattava: 
Bucefalo era impaurito dall’ombra
che il cavaliere proiettava al suolo.
L’animale, nervoso, sgroppava per
liberarsi del fantasma che credeva di
vedere, agitava il suo corpo e alzava
le zampe, sbuffando inferocito.
Tuttavia, il soldato, fra la sorpresa di
tutti i suoi uomini, non si lasciò
buttare a terra.



Come riuscire a dominare le
passioni? Abbiamo bisogno di essere
guidati da un cavaliere che, come
Alessandro, mantenga la serenità al
momento della prova. Come il figlio
di Filippo sapeva che aveva bisogno
di tempo per diventare un grande
imperatore, anche noi abbiamo
scoperto una cosa di grande valore
per la quale spendere una vita e che
indica un chiaro obiettivo alla nostra
volontà: essere discepoli del Signore,
migliorare l’ambiente nel quale ci è
toccato vivere e arrivare al Cielo.

Come Alessandro, anche noi siamo
figli di un Re, figli di Dio, e potremo
dimostrarlo con il buon uso delle
passioni. “I figli… Come cercano di
comportarsi degnamente quando
stanno dinanzi ai loro genitori! E i
figli di Re, davanti al Re loro padre,
come cercano di curare la dignità
regale! E tu… non sai che stai sempre
alla presenza del gran Re, di tuo
Padre Dio?”[3].



Siamo chiamati a ereditare il regno
di Dio, a cambiare questo mondo e a
vivere per sempre: non sono motivi
sufficienti per incanalare in questi
ideali tutte le energie che Dio ci ha
dato invece di usarle per alimentare
il nostro orgoglio o spenderle in
capricci che valgono il tempo che
durano?

“Tu sii molto ribelle”

Una volta un giovane domandò a san
Josemaría: “Padre, lei da giovane è
stato ribelle?”. “Oh, sì – rispose il
santo -. Da giovane sono stato ribelle
e ora continuo ad esserlo. Infatti, non
ho voglia di protestare per tutto senza
dare una soluzione positiva, non ho
voglia di riempire di disordine la vita.
Mi ribello contro tutto questo! Voglio
essere figlio di Dio, frequentare Dio,
comportarmi come un uomo che sa di
avere un destino eterno e inoltre
passare per la vita facendo il bene che
è in mio potere fare, comprendendo,



scusando, perdonando, convivendo…
Questa è la mia ribellione! Sicché oggi
sono più ribelle di chiunque altro. Tu
sii molto ribelle, che non è male…”[4].

Il fatto è che il mite non è un essere
apatico o passivo, che fa quello che
gli dicono gli altri: chi si comporta
così è un pusillanime, uno strumento
debole sul quale poco può
appoggiarsi il Signore. Il mite,
piuttosto, è un ribelle che sa come
usare bene le proprie forze e che
ricorre a decisioni energiche quando
sono necessarie per un
cambiamento, come ha dimostrato il
Signore espellendo i mercanti dal
Tempio.

La mansuetudine si può manifestare
sia esternamente che internamente.
La prima ci porterà a moderare il
proprio temperamento; a discutere
quando sia necessario, ma
rispettando la persona che ha un
modo di pensare diverso dal nostro –



non alzando la voce o ferendola con
la nostra parola –; a rispettare
l’autorità dei genitori e dei
professori, anche quando ci
impongono dei limiti che non
comprendiamo bene; o a vivere le
norme basilari di educazione, come
dimostrazione di rispetto verso se
stesso e verso gli altri.

La mansuetudine è ugualmente
necessaria nell’intimo. Ecco alcuni
esempi: accettare i consigli che
arrivano da chi ci vuol bene – che
non sempre vuol dire capirli, almeno
inizialmente –; non aggredire gli altri
in base alla nostra immaginazione;
perdonare sempre rifiutando
qualunque tipo di vendetta che
corrode l’anima; non ricercare
ipocritamente seconde intenzioni
nelle azioni o nella parole altrui;
accettare la volontà di Dio se i nostri
programmi vanno a monte senza che
noi possiamo evitarlo.



Papa Francesco afferma che “la
mansuetudine è la virtù dei forti”[5],
perché è una padronanza di sé che
richiede un cuore grande,
ridimensiona le contrarietà, accetta i
propri difetti e si mette sempre al
servizio degli altri, “perché chi non
vive per servire, non serve per
vivere”[6]. Pertanto, colui che è mite
lotterà senza soste contro l’orgoglio:
quel menzognero che maschera le
proprie carenze e trasmette la paura
di essere usati dagli altri.

Guardare il sole

Alessandro Magno riuscì a malapena
a rimanere sull’animale e, girandolo,
gli fece guardare direttamente il sole;
in tal modo Bucefalo non poteva
vedere la sua ombra. Seguirono
alcuni secondi di attesa di grande
tensione, finché cavaliere e cavallo si
abituarono l’un l’altro, si piacquero
reciprocamente e si riconobbero
capaci di grandi avventure. Da allora



quel cavallo spese tutte le sue
energie sui campi di battaglia,
accompagnando il conquistatore
nelle sue continue vittorie.

Anche Gesù vinse con la
mansuetudine, portando a
Gerusalemme la croce sulla proprie
spalle, come una bestia da soma
trascina l’aratro, lasciando dietro di
sé un solco nel quale poi crescerà la
vita.

Solo imitandolo – guardando il Sole –,
riusciremo a dare un senso alla
meravigliosa energia che
racchiudono le nostre passioni,
sereni, costanti, capaci di ereditare la
terra che Dio vuole mettere nelle
nostre mani. “Se rispondi alla
chiamata che il Signore ti ha rivolto,
la tua vita – la tua povera vita! –
lascerà nella storia dell’umanità un
solco profondo e ampio, luminoso e
fecondo, eterno e divino”[7].

* * *



Domande per l’orazione personale

‒ Sono violento con gli altri?
Permetto che i miei malumori
feriscano coloro che mi stanno
accanto? Getto su di loro la colpa di
ogni cosa che va storto nella mia
giornata? Ammetto serenamente la
mia parte di responsabilità?

‒ So perdonare? Evito ogni giudizio
negativo contro gli altri? Mi dedico in
modo particolare a coloro che non mi
sono simpatici?

‒ Ascolto quando mi parlano? Accetto
con semplicità quando mi fanno
notare qualcosa che ho fatto male o
mi ribello orgogliosamente?

‒ Sono mite con Dio oppure credo di
sapere già tutto? Sono costante nella
mia formazione cristiana?

‒ Rifuggo dall’apatia? Chiedo aiuto a
Dio “se tutto mi sembra lo stesso”? Gli
chiedo di aiutarmi a vedere i miei



difetti e a scoprire le necessità degli
altri?

Juan Narbona / Javier Bordonaba

 [1] Mt 11, 29.

 [2] Rm 7, 15.

 [3] San Josemaría, Cammino, n. 265.

 [4] San Josemaría, Incontro con i
giovani in Perù, 13-VII-1974.

 [5] Papa Francesco, Lettera al
giornalista Alfredo Leuco, 15-IV-2015.

 [6] Papa Francesco, Omelia a L’Avana
(Cuba), 20-IX-2015.

 [7] San Josemaría, Forgia, n. 59.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/le-beatitudini-iv-
la-rivoluzione-dei-miti/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/le-beatitudini-iv-la-rivoluzione-dei-miti/
https://opusdei.org/it/article/le-beatitudini-iv-la-rivoluzione-dei-miti/
https://opusdei.org/it/article/le-beatitudini-iv-la-rivoluzione-dei-miti/

	Le beatitudini (IV): la rivoluzione dei miti

