
opusdei.org

Le beatitudini (III): il
megafono di Dio

«Benedetti gli afflitti, perché
saranno consolati». Il dolore
può essere una esperienza che
ci permette di accogliere Dio.
Testo per giovani sulle
beatitudini, proposte da Papa
Francesco per preparare la
Giornata mondiale della
gioventù in Polonia.

17/06/2016

Non era un Maestro come gli altri. Le
centinaia di persone sparse alle falde
della collina ascoltavano a bocca



aperta la sua predicazione, fatta con
parole nuove. Aveva chiamato beati i
poveri e aveva promesso loro il
Regno dei Cieli.

Per fare in modo che la prima
beatitudine calasse bene nei cuori, il
Signore avrà fatto probabilmente
una pausa prima di annunciare la
seconda. Allora disse: «Beati gli
afflitti, perché saranno consolati» i.

Nell’udire queste parole, molti
alzarono il capo. Non erano felici, e
per questo avevano lasciato case e
villaggi camminando per giorni alla
ricerca di questo Rabbì che
incendiava i cuori. Volevano essere
guariti da una malattia, liberarsi da
una situazione ingiusta, cambiare
vita o riacquistare la speranza in Dio.
Ma, piangere? Come può desiderare
il Signore che piangiamo, che
soffriamo? Quale Salvatore promette
lacrime a chi lo segue?



Sorpresi, meditavano le parole del
Maestro. Dopo essersi rivolto ai
poveri, il Signore indica ora una via a
coloro che piangono. È un Messia che
non parla soltanto ai ricchi, né a
coloro che hanno molto denaro, né a
coloro ai quali tutto va bene nella
vita. Questo Maestro ha un
messaggio per tutti, perché… chi non
ha pianto qualche volta? Chi dubita
che la tristezza, l’avversione o il
dolore prima o poi compariranno
nella loro vita?

Il megafono di Dio

A che cosa serve Dio? È una
domanda che si può talvolta
formulare nella nostra esistenza.
Oggi abbiamo altre occupazioni più
interessanti o più urgenti da fare. La
nostra testa e il nostro cuore stanno 
in altre cose, e il rapporto con il
Signore viene considerato un peso,
un insieme di regole e di impegni
(come assistene alla messa la



domenica, dalla quale non ricaviamo
nulla). Non ne vale la pena.

Succede che, quando nella vita
navighiamo su di un mare in
bonaccia, la sensazione di capitanare
la nostra nave può indurci a dubitare
persino di Dio. Eppure, basta poco
per comprendere che la nave che
guidiamo è molto fragile. Una
malattia, problemi in famiglia, un
amore non corrisposto o una
sensazione di profonda
insoddisfazione, sono esperienze
capaci di gettare un’ombra su tutto
ciò che ci riguarda.

Lo scrittore C.S. Lewis considerava
questi momenti di dolore – fisico o
interiore – una forte chiamata di Dio.
“Dio ci parla sottovoce nei nostri
piaceri – diceva –, ci parla nella
nostra coscienza, ma grida nel nostro
dolore; il dolore è il suo megafono
per risvegliare un mondo che è
sordo” ii.



In effetti, Dio ci tiene sempre
compagnia e i suoi consigli nella vita
ordinaria ci arrivano quasi
sottovoce. Non s’impone, ma
propone. Perciò non sembra strano
che il rumore interiore, le
preoccupazioni o gli interessi che
riempiono il nostro spirito arrivino a
nasconderne la voce. Semplicemente,
ci dimentichiamo del Signore e lo
releghiamo in un angolo del nostro
intimo. Diventiamo sordi. A ogni
modo, anche se Dio non desidera né
provoca il nostro dolore, ritorna per
starci vicino nel momento della
prova, perché non ci abbandona mai.

Qualcuno dica il tuo nome

Le sofferenze che compaiono nella
vita possono essere provocate da una
situazione oggettiva: la morte di un
parente, un periodo di difficoltà
economica o lavorativa, una
malattia…. Sono situazioni nelle
quali la soluzione del problema non



è alla nostra portata. In questi
momenti possiamo imparare da
Maria Maddalena, uno dei
personaggi che – come lo stesso Gesù,
la Madonna, san Pietro o san Paolo –
vediamo piangere nei Vangeli.

Due giorni dopo la crocifissione del
Signore, Maria va alla tomba del
Maestro per ungere il cadavere con
unguenti profumati. Il suo dolore
non è un ostacolo tale da impedirle
di servire Gesù un’ultima volta. In
quanti ricordi era immersa quella
mattina, sola per le strade di
Gerusalemme! Ma, arrivata al
sepolcro e visto che è vuoto, la
Maddalena crolla. Non le rimane
neppure la consolazione di vedere il
corpo del Signore: hanno portato via
tutto. Avrà domandato ripetutamente
a Dio: Perché? Perché?

“Donna, perché piangi?iii – le dice
una voce. Essa, pensando che fosse il
custode del giardino, risponde:



“Signore, se l’hai portato via tu,
dimmi dove lo hai posto e io andrò a
prenderlo”. Quella donna non poteva
immaginare che cosa fosse successo;
soltanto Dio conosce il perché di certi
fatti che ci possono portare alla
disperazione. “Maria!”, chiama il
Signore. “ Rabbuni! Maestro!”, grida
essa piena di gioia, riconoscendolo.

“Maria!”. A quel suono, gli occhi della
Maddalena si aprono alla verità. A
volte, abbiamo bisogno soltanto che
qualcuno dica con amore il nostro
nome perché le nostre afflizioni si
dileguino. Quando non troviamo il
senso di un dolore e non sappiamo
più che cosa fare, è meglio andare
davanti al tabernacolo, lasciare il
problema nelle mani del Signore e
ascoltarlo mentre pronuncia il nostro
nome.

L’elefante nel recinto

Chi vuole incontrare il Signore nella
sua vita non ha però bisogno di



aspettare una grande tragedia per
ottenere la consolazione di Dio: le
piccole delusioni, gli scoraggiamenti,
le rimostranze o le contrarietà
giornaliere sono opportunità per
cercare il Suo aiuto.

In concreto, una fonte di dolore suole
essere l’accumularsi delle miserie
personali. Anche se pensiamo di non
aver fatto mai nulla di grave, il
nostro cuore conserva memoria di
ogni ferita. In modo misterioso,
l’anima si stanca dei peccati
commessi, grandi o piccoli che siano.
E così, un giorno ci sentiamo sfiniti,
demotivati o ci disprezziamo senza
motivo. In questi casi, siamo
particolarmente deboli, per cui non
conviene rimanere per molto tempo
tristi, perché la tristezza richiama il
peccato, e così quando siamo
arrabbiati, seccati o distrutti
possiamo commettere grandi
sciocchezze. “Un abisso chiama
l’abisso” iv, dice la Bibbia.



“Tutti noi abbiamo delle oscurità
nella nostra vita – riconosce Papa
Francesco –, anche momenti dove
tutto, anche nella propria coscienza,
è buio, no? Andare nelle tenebre
significa essere soddisfatto di se
stesso; essere convinto di non aver
necessità di salvezza. Quelle sono le
tenebre!” v. Infatti, come dice il Papa,
c’è il pericolo di adattarci alla nostra
miseria e di preferire l’amarezza al
cambiamento, perché ogni
cambiamento comporta una crescita,
una lotta, una maturazione.
Pensiamo: “Dovrei studiare”; “dovrei
avere meno contrasti con mio padre
e comprenderlo”; “dovrei
abbandonare questo vizio”..., però il
più delle volte non andiamo oltre i
buoni propositi.

In passato, per evitare che gli elefanti
scappassero dal circo, li si teneva
legati a un palo con una grossa
catena. L’enorme animale era dotato
di una forza straordinaria e avrebbe



potuto liberarsi con uno strattone
della zampa. Perché non faceva
neppure il tentativo? Perché appena
nato era stato incatenato a quel palo
e ancora debole aveva lottato per
darsi alla fuga, ma ben presto aveva
perduto la voglia di continuare a
scalciare. Ora, divenuto grande,
ignora la forza di cui dispone, perché
si è assuefatto a quel semplice palo.

A noi può succedere qualcosa di
simile: per molto tempo abbiamo
lottato contro difetti più grandi di noi
e alla fine, per stanchezza, abbiamo
finito per non combattere più.
Alzarci subito ogni mattina, studiare
per tutto il tempo previsto, praticare
la castità, parlare con sincerità nella
confessione o essere amabili quando
gli altri non sono d’accordo con noi:
tutto questo può essersi trasformato
in una guerra impossibile da vincere.
Ma non è così: con l’aiuto di Dio,
bisogna continuare nel tentativo,
perché forse quello che prima non



era possibile ora lo sarà con poco
sforzo. Inoltre, possiamo contare
sulla grazia di Dio. Egli ci chiede solo
di rispondere, ci chiede di tendere il
braccio per afferrare il Suo.

Chi non è ancora sufficientemente
maturo per vedere in se stesso la
causa dei propri problemi, può
reagire ribellandosi o accusando altri
(la famiglia, gli amici, il “sistema”,
ecc.). Occorre che il peccato ci faccia
ripiegare su noi stessi, impedendoci
di guardare gli altri e Dio stesso. Non
vediamo più le necessità altrui e
pensiamo soltanto a ciò che ci
riguarda.

Per questo un primo passo per
liberarci dal dolore può essere
guardare con altri occhi coloro che ci
stanno accanto e smetterla di gettare
su di loro la colpa delle nostre
sofferenze. Dare un aiuto in casa,
preoccuparci dei problemi dei
genitori, dedicare tempo e attenzione



a un amico che ne ha bisogno o
impegnarci in una iniziativa di
solidarietà, tutto ciò può essere un
buon inizio. Scopriremo, fra le altre
cose, che possediamo una
straordinaria capacità di rendere
felici gli altri. Vale la pena compiere
questo sforzo!

“Vai un’altra volta, e vai e vai e
vai...”

San Josemaría domandava: «Manca
la gioia? Pensa: c’è un ostacolo fra
Dio e me. Indovinerai quasi sempre» 
vi. Il fatto è che nella vita, per uscire
da un periodo nero, certe volte è di
grande aiuto fare una buona
confessione. Se ancora non siamo
preparati per confessarci, possiamo
almeno fare un esame di coscienza e
riconoscere di aver bisogno di
cambiare. Se il nostro orgoglio non lo
impedisce, Dio ci darà anche la forza,
che alcune volte ci manca, di
chiedergli perdono.



Ecco alcune possibili scuse: “È meglio
che mi confessi un altro giorno”;
“non sono pronto per raccontare la
tal cosa”; “il sacerdote non mi
capirà”; “quando ne avrò voglia”...
Tutte trappole poste dal diavolo sul
nostro cammino; bisogna scacciarle
con decisione. Non dobbiamo
concedergli neppure una sola
vittoria. In ginocchio davanti al
sacerdote, alla presenza di Dio, non
soltanto cadrà dalla nostra anima la
maschera di menzogne dietro cui ci
nascondevamo, ma il Signore ci
colmerà della sua grazia.

“Pensiamo che andare a confessarci
è come andare in tintoria. Ma Gesù
nel confessionale non è una tintoria”,
ma è piuttosto un incontro con
Qualcuno “che ci aspetta come
siamo. Ma, Signore, senti, sono così.
Ci fa vergogna dire la verità: ho fatto
questo, ho pensato quell’altro [...].
Vergognarsi è una virtù dell’umile!”
Pertanto, dobbiamo confessarci “con



fiducia, anche con allegria, senza
truccarci. Non dobbiamo mai
truccarci davanti a Dio! Con la verità.
Con vergogna? Benedetta
vergogna...”. E, con ottimismo, il
Papa si domanda: “E se domani
faccio lo stesso? Vai un’altra volta, e
vai e vai e vai... Egli ci aspetta
sempre” vii. E in un altro momento
diceva: “Dio non si stanca mai di
perdonarci; siamo noi che ci
stanchiamo di chiedere perdono a
Dio”.

Soltanto così la nostra fragilità non
sarà un peso che ci rende insicuri,
ma un’occasione per vivere con la
gioia che possiedono soltanto coloro
che sanno di essere figli di Dio.
Questo era il consiglio che dava san
Josemaría: “Triste?... Perché sei
caduto in quella scaramuccia? No!
Allegro! Perché nella prossima, con
la grazia di Dio e con la tua
umiliazione di adesso, vincerai!” viii.



Allora capiremo che le lacrime che ci
hanno condotto fin lì – le sofferenze
interiori, la debolezza o i dubbi –
valevano la pena. Ci conosceremo
meglio e, soprattutto, sapremo di
poter contare sull’aiuto del Signore.
Quando affidiamo a Dio i nostri
problemi e gustiamo la pace e la
serena gioia della confessione,
comprenderemo finalmente perché
Gesù chiamò “beati” coloro che
piangono.

* * *

Domande per la preghiera personale

- Pratico la fede soltanto quando mi
appare utile? Mi ricordo del Signore
soltanto quando ho bisogno di
chiedergli qualcosa? Per non
dimenticare Dio nei periodi in cui
altre cose mi occupano la mente,
posso fissare nella giornata un
momento per parlare alcuni minuti
con Lui o recitare una preghiera?
Posso stabilire con il mio direttore



spirituale un programma per
coltivare un rapporto quotidiano con
Dio?

- Accetto le cose che non vanno come
vorrei che andassero? Chiedo a Dio
che mi aiuti a vedere la sua volontà e
a utilizzare queste occasioni per
avvicinarmi di più a Lui?

- Quando mi arrabbio o quando una
situazione s’ingarbuglia, penso a che
cosa potrei fare io stesso? Oppure
critico sempre gli altri senza
riconoscere mai la mia parte di
responsabilità? Chiedo perdono
quando mi rendo conto di essermi
sbagliato oppure di avere ferito, anche
se ciò mi costa?

- Quali ostacoli mi impediscono di
chiedere perdono a Dio nella
confessione? Se già mi confesso, faccio
qualcosa per imparare a confessarmi
sempre meglio? Vado a confessarmi
con l’atteggiamento di chi va a
“vuotare il sacco”, oppure cerco di



chiedere perdono al Signore
sinceramente, con il cuore?

J. Narbona / J. Bordonaba

iMt 5, 4.

ii C.S. Lewis, Diario di un dolore,
Adelphi, Milano 1990.

iii Gv 20, 11-18.

iv Salmo 41 [42], 8.

v Papa Francesco, Omelia, 29-
IV-2013.

vi San Josemaría, Cammino, n. 662.

vii Papa Francesco, Omelia, 29-
IV-2013.

viii San Josemaría, Via Crucis, III
Stazione, n. 3.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/le-beatitudini-iii-il-
megafono-di-dio/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/le-beatitudini-iii-il-megafono-di-dio/
https://opusdei.org/it/article/le-beatitudini-iii-il-megafono-di-dio/
https://opusdei.org/it/article/le-beatitudini-iii-il-megafono-di-dio/

	Le beatitudini (III): il megafono di Dio

